
 1 

 
François Boespflug – Sur l’iconographie de  

Jésus, l’encyclopédie (Paris, Albin Michel, 2018), 
présentée par celui qui l’a choisie et commentée 

 
 

Précisions de FB dans le courriel du 22 octobre 2019 
accompagnant l’envoi de son texte : 

 
Je m'étais fixé comme ligne de conduite de rédiger un résumé construit et substantiel 
de ce que nous nous étions dit à la suite de ton sondage : Je te le transmets 
volontiers, mais il faut que le lecteur tienne compte de ce que je me suis laissé 
improviser en un certain nombre de passages non écrits, en particulier lorsqu'il s'est 
agi de commenter les 25 œuvres d'art que j'ai mises sur le PPoint - il doit être clair que 
mon canevas n'en redonne quasi rien, c'est un plan, un squelette, sauf en certains 
passages dont j'ai à dessein pesé les termes.  

 
 
Merci à Loïc de Kerimel, un mien frère très estimé, que je connais depuis cinquante ans, 
si, si, depuis que nous avons fait ensemble notre coopération militaire au Tchad, au 
temps mémorable du service militaire obligatoire, merci à lui, dis-je, de m’avoir fait 
signe pour vous parler. Au terme d’un petit sondage qu’il a fait auprès de vous, il a été 
décidé d’un commun accord qu’il sera question ce soir, d’une part, comme prévu et 
affiché de longue date, de la tâche que j’ai remplie, non sans plaisir, non sans excitation, 
celle de choisir et de commenter une à une, pour le volume Jésus, l’encyclopédie publié 
par Albin Michel en 2017, 180 images d’art susceptibles d’accompagner, de faire écho à 
ce qui se disait de Jésus sous la plume de quelque 70 spécialistes en tous genres. Et 
d’autre part, du livre qui vient de sortir, que j’ai commencé seul, il y a onze ans, en 
faisant des cours sur ce sujet au Centre Sèvres des Jésuites à Paris, et que j’ai achevé avec 
ma très chère et néanmoins très savante épouse, Emanuela Fogliadini, sur La Crucifixion 
dans l’art. Un sujet planétaire. Les deux sujets devraient faire naturellement bon ménage 
 
C’est de Jésus, l’encyclopédie que je vais commencer de vous parler, d’une manière libre 
et personnelle, dont j’espère qu’elle suscitera votre intérêt et surtout contribuera à 
alimenter votre réflexion sur les rapports entre la réflexion historique et théologique 
concernant le Christ, et le monde des images qu’il a suscitées.   
 
 
I/ Jésus, l’Encyclopédie 
 
J’ai accepté de remplir la tache de dénicheur-commentateur d’images christiques en 
cédant aux instances de Mgr Doré, dont j’ai été l’élève au cycle de doctorat de l’Institut 
Catholique de Paris en 1980-1982, et que j’ai retrouvé de facto quand il est devenu 
archevêque de Strasbourg alors que j’étais professeur d’histoire comparée des religions 
à la Faculté de Théologie Catholique de cette ville, faculté dont Mgr Doré, en vertu du 
concordat signé en 1919 entre Rome et l’État Français, est devenu ex officio Grand 
Chancelier. Et je suis d’autant plus heureux d’avoir accepté de m’atteler à ce travail 
attrayant, mais parfois austère et interminable, que l’on m’a laissé une totale liberté 
dans le choix des œuvres et le ton du commentaire, et que le succès de l’ouvrage fut au 
rendez-vous. Mgr Doré et Jean Mouttapa m’ont dit et redit que ce succès était du en 
bonne part aux images du livre. C’est sans doute une exagération courtoise. Ce qui est 



 2 

certain, en revanche, c’est que cet ouvrage de 850 pages donne tort, carrément, à tous 
ceux qui pensent et disent que l’édition religieuse, en France, est sur sa fin et vit ses 
dernières heures : en un an, en effet, il s’en est vendu 21 000 exemplaires — l’éditeur 
lui-même n’en espérait pas tant et a dû procéder à plusieurs retirages successifs. Qui dit 
mieux ? Il en est à 25 000 exemplaires. Si bien qu’Albin Michel, sous l’impulsion de Jean 
Mouttapa et la direction de Roselyne Dupont-Roc, s’est relancé, c’est peut-etre un scoop 
pour vous, dans la production d’une autre brique de volume comparable, à sortir en 
octobre 2020, intitulée Après Jésus, l’invention du christianisme, couvrant la période 
allant des années 30 de notre ère aux années 250, votre serviteur ayant repris du service 
et étant engagé de nouveau, cette fois avec son épouse, dans le  même type d’opération, 
en l’occurrence beaucoup moins confortable que la première, compte-tenu du fait que 
ces deux siècles furent aniconiques…  
 
Je suis heureux que nous nous rencontrions, car nous avons en commun, non seulement 
de nous sentir concernés par le personnage de Jésus, mais d’avoir mariné, vous et moi, 
dans le volume Jésus l’encyclopédie. J’ai lu le rapport qu’a rédigé en mai dernier et que 
m’a transmis Loïc sur les effets de lecture que cette fréquentation a provoqué et la 
comparaison que beaucoup ont faite entre la lecture de José Antonio Pagola, Jésus, 
approche historique (Cerf, « Lire la Bible », n° 174, de 2012, 544 pages) et celle de John 
Shleby Spong, Jésus pour le XXIe siècle, Paris, Khartala, coll. « Signes des temps », juin 
2015) — je suis impressionné par le sérieux de votre travail et la qualité du choix des 
ouvrages que vous choisissez de labourer…   
 
Que je vous présente plus avant ce livre de 2017 m’a semblé superflu, puisque vous êtes 
engagés dans un travail de relecture de langue haleine, consistant à le relire à la lumière 
de l’évangile de Luc. Ce que je me propose de faire, en revanche, est de méditer devant 
vous sur ce que l’on peut attendre, au-delà de cette entreprise éditoriale précise, des 
archives d’images de l’art d’inspiration chrétienne : ce qu’on peut en attendre dans le 
cadre d’un travail de réflexion théologique. A quoi bon, des images ? Sauf erreur, il n’y a 
pas un seul historien de l’art, pas un seul chercheur au long cours en iconographie 
religieuse parmi les auteurs de ce big volume, hormis précisément votre serviteur. Que 
lui a-t-on demandé ? Qu’a-t-il pu viser et apporté à ce volume ?  
 
Je vais le faire en trois étapes. 1. Je vais d’abord repasser avec vous les premières images 
de ce volume, en les commentant rapidement : il ne sera pas besoin d’en faire défiler 
beaucoup pour que vous compreniez, et pour que j’énonce, dans un deuxième temps, 2. 
dans quel esprit elles ont été choisies et en fonction de quels critères. Cela me conduira, 
troisième étape, à 3. une réflexion peut-être plus aventureuse sur le rôle que les images 
peuvent remplir dans la réflexion sur le texte biblique en particulier et l’élaboration de 
la pensée théologique en général, et en particulier sur la question très concrète de savoir 
à quoi peuvent bien servir les 180 images que j’ai eu à choisir et à commenter dans ce 
volume…  
 
 
1/ Les (premières images) du volume Jésus, l’encyclopédie. L’esprit du choix 
 
p. 13 : Rembrandt, Christ aux bras croisés, hst, 110 x 88,9 cm, 1657-1661 
voir aussi p 143 : Rembrandt, Portrait du Christ, huile sur toile, 25 x 27 cm, vers 1648, 
Berlin, Gemäldegalerie ; et encore cet autre portrait du Christ par Rembrandt, une huile 



 3 

sur panneau de chêne, 25 x 20 cm, conservée à Cambridge (Mass.), Harvard Art Museum 
/ Fogg Museum 
 
Les portraits du Christ de Rembrandt ont fait l’objet d’une exposition au musée du 
Louvre en 2011. Son Christ à nul autre pareil a été peint par Rembrandt en faisant venir 
et en payant pour qu’il pose en son atelier d’Amsterdam un juif sépharade, sans les 
signes traditionnels qui accompagnent sa figuration parmi les chrétiens : une posture 
hiératique, un nimbe crucifère et/ou un rayonnement voire une forme ovale l’entourant 
tout entier, pas de geste de bénédiction, ni de stigmates aux mains, ni d’habits 
sacerdotaux, ni de couronne…  Surtout, un regard insaisissable, qui s’offre mais sans 
fixer ni jauger le spectateur ni lui commander.   
Un peintre choisi pour qu’il soit clair, même si ce n’est pas déclaré avec des mots, que 
l’énorme volume n’a pas la prétention d’épuiser le mystère ni de l’expliquer ni  
 
p. 15 Marc Chagall, Crucifixion ; cf. la thèse soutenue à Metz sur le thème de la 
Crucifixion dans l’œuvre de Marc Chagall, et son vitrail axial de la cathédrale de Reims 
 
p. 19 Vision d’Isaïe, voyant Muhammad sur un chameau et Jésus sur un âne s’approcher 
de concert… Il y a de cette image plusieurs versions. Jésus est cité dans le Coran, c’est le 
seul des 21 prophètes qui y sont mentionnés en tant que prédécesseurs de Mahomet à y 
recevoir le titre de Messie. Mais le Jésus du Coran n’est pas mort sur la croix, l’islam a 
toujours écarté cette idée en enseignant qu’un autre lui a été substitué in extremis, par 
exemple Simon de Cyrène 
 
p. 23 Albrecht Dürer, autoportrait en Christ 
 
voir Paul Gauguin autoportrait au Christ jaune 
 
p. 25 Pablo Picasso, La Crucifixion — cf. le passage que je consacre à la Crucifixion dans 
l’œuvre de Picasso 
 
p. 30-31 et 39, Eugène Burnand, Les disciples Pierre et Jean courant au sépulcre au 
matin de Pâques, huile sur toile, 82 x 134 cm, 1898, Paris, musée d’Orsay 
 
Le génie de cette œuvre est d’avoir su rendre de manière convaincante, et même 
contagieuse, la sorte de fièvre qui a saisi et fait courir ces deux disciples, en se 
concentrant sur leur course et en s’abstenant de figure le tombeau, la pierre roulée et les 
bandelettes. Depuis qu’ils ont été alertés par Marie-Madeleine de l’absence de la 
dépouille de Jésus, ils ont été gagnés par l’espoir fou que leur maître est vivant, sans 
parvenir encore à y croire tout à fait. « Si seulement cela pouvait être vrai ! », paraissent 
dire leurs visages et leur silhouettes tendues vers le but. Même si Jean, réputé plus jeune 
que Pierre, est censé arrivé avant lui au terme de la course (cf. Jn 20, 3-4), c’est ce qu’ils 
ont en commun qui a retenu l’attention de Burnand, et non ce qui les distingue. La hâte 
d’en avoir le cœur net les unit. L’espérance les fait courir. Les fait déjà croire, alors qu’il 
n’y a encore rien à voir.  
Le génie de cette œuvre est d’avoir su rendre de manière convaincante, et même 
contagieuse, la sorte de fièvre qui a saisi et fait courir ces deux disciples, en se 
concentrant sur leur course et en s’abstenant de figure le tombeau, la pierre roulée et les 
bandelettes. Depuis qu’ils ont été alertés par Marie-Madeleine de l’absence de la 



 4 

dépouille de Jésus, ils ont été gagnés par l’espoir fou que leur maître est vivant, sans 
parvenir encore à y croire tout à fait. « Si seulement cela pouvait être vrai ! », paraissent 
dire leurs visages et leur silhouettes tendues vers le but. Même si Jean, réputé plus jeune 
que Pierre, est censé arrivé avant lui au terme de la course (cf. Jn 20, 3-4), c’est ce qu’ils 
ont en commun qui a retenu l’attention de Burnand, et non ce qui les distingue. La hâte 
d’en avoir le cœur net les unit. L’espérance les fait courir. Les fait déjà croire, alors qu’il 
n’y a encore rien à voir. 
 
p. 32 Les apparitions du Ressuscité, miniature, Évangéliaire d’Echternach, Hs 146 152, f. 
108v, vers 1010 ; Nuremberg, Germanisches nationalmuseum 

  
 

2 / L’esprit qui a présidé au choix et commentaire des images.  
 
Les images que j’ai choisies ont quelques caractéristiques en commun. Ce sont 
 
a/ Des images topiques (en rapport direct avec la personne du Christ) (les seules qui ne 
sont pas dans ce cas sont des cartes géographiques et des paysages en rapport avec le 
Christ, indirect il est vrai… 
b/ belles, lisibles, denses — enfantillages et gribouillis s’abstenir ; je les voulais 
« contemplables ». J’avoue ne pas croire à la vertu durablement éclairante de certains 
ouvrages à succès, tel celui qu’a imaginé et dirigé Frédéric Boyer, juxtaposant une sienne 
réécriture sélective de la Bible et des croquis incisifs au trait d’un dessinateur 
assurément célèbre et talentueux, peut-etre capables de provoquer un choc 
intellectuelle, une secousse, une surprise, mais n’encourageant pas la méditation (en 
tout cas pas la mienne) ;    
c/ désenclavées, libres, créatives, provenant d’autres horizons que celui de la piété et/ou 
de la catéchèse et/ou de la liturgie chrétiennes ; Jésus n’appartient à personne, ou plutôt 
il est accessible potentiellement à tous ; donc j’ai banni la possibilité d’une iconographie 
pieuse, correcte, édifiante, bonne pour le caté, consacrée par l’usage dévot, décente au 
sens du critère édicté par la dernière session du concile de Trente en 1563…   
 
 
3/ Ce qu’apportent les images à la compréhension de la Bible, et à la réflexion en 
général 
 
Les commentaires des images d’art que j’ai choisies visent à montrer comment elles sont 
susceptibles de faire réfléchir, parce qu’elles sont possiblement originales, décalées, 
rares, stimulantes, provocantes ; appelant d’une certaine manière l’attention détaillée, le 
commentaire, l’interprétation.  
 
Que peuvent apporter les images d’inspiration chrétienne à la pensée chrétienne ?  
 
Une traduction de la pensée en image ? C’est une façon de dire très critiquable, car 
l’image n’est pas une langue faite de mots et de verbes et de phrases en laquelle pourrait 
être traduite et comme transvasé le texte de la Bible. L’image ne comporte pas de nom ni 
de verbe ni de conjonction.  
 



 5 

Une illustration ? C’est tout aussi discutable, car l’illustration est un concept passif, qui a 
l’air de sous-entendre que l’image et son art serait au service de la pensée conceptuelle 
et/ou narrative, et la reformulerait avec ses moyens.  
 
Non, c’est à la fois plus complexe et plus dynamique. L’image est bâtie comme un 
spectacle instantané, avec un schéma de composition, des personnages ou des motifs, 
des couleurs. Un texte n’a rien de tout cela, c’est un fil avec un début et une fin. L’image 
peut comporter un cadre, mais n’a ni début ni fin. Donc il faut parvenir à se dégager de 
l’idée simpliste que l’image illustrerait une idée, ou un texte. Elle ne le fait que très 
provisoirement, de manière toujours discutable, remplaçable.  
L’image, en revanche, est ainsi faite qu’elle a de quoi escorter, faire honneur, 
accompagner, soutenir, renforcer, étayer, faire écho à une pensée, à un texte. Mais elle 
fait avec ses moyens propres : avec des formes et des couleurs, des motifs, des 
proportions. Et l’image est forcément un composé de senti et de pensée ; autrement dit 
est un mariage de perception sensuelle et de réflexion s’exprimant à travers une matière 
talentueusement maniée (des tesselles, du bois de la pierre, une pate, des couleurs), 
ordonnancée, composée, cadrée et-ou matériellement délimitée.  
 
 
II/ La Crucifixion dans l’art, un sujet planétaire 
 
Je vais me servir, pour vous présenter ce livre, de l’exposé que j’ai fait le 14 mai dernier, 
à la demande de Pierrette Rieublandou, devant une trentaine de représentants de 
Bayard — avant les journalistes et les clients, ce sont avec les libraires les premiers 
acteurs de la vente d’un livre ambitieux qu’il convient de convaincre de sa valeur et de 
son originalité. Je l’ai fait en dix minutes, mais vais devant vous m’étendre peu, en 
espérant que cela vous intéresse.  
 
Je crois à ce livre autant qu’au précédent chez Bayard (Dieu et ses images). Ils ont en 
commun d’avoir réclamé un très long temps de cuisson, d’être originaux et ambitieux. 
560 pages, 300 reproductions d’œuvres d’art en couleurs, 1100 notes érudites, sept 
index… J’ai osé et voulu cela, parce que j’ai pu constater l’absence d’un ouvrage de 
référence sur cet archi-sujet, non seulement fans l’édition francophone mais dans 
l’édition européenne, sans doute en raison de la valorisation galopante et incontrôlée de 
l’auto-limitation des chercheurs à un canton limité d’espace-temps, les ouvrages de 
synthèse sont devenus suspects et sont de moins en moins entrepris.  
 
L’optique et l’ambition de ce livre peut se dire ainsi : il est cinq fois trans : trans-
périodique, trans-disciplinaire, trans-confessionnel, trans-continental et trans-genres.  
 
1/ C’est une synthèse transpériodique. Il couvre plus de vingt siècles et retrace, autour 
de quelque 300 reproduction en couleurs, l’histoire d’une figure, celle du Christ en croix, 
que le christianisme a exclue durant quatre siècles, puis qu’il a adoptée une fois le 
supplice correspondant aboli par l’empereur Théodose vers 390, successeur de 
Constantin, avant d’en faire son symbole indiscuté, ce qu’il est encore, mais sans plus de 
monopole.  
 
Ivoire, paroi de reliquaire, Londres, vers 420 
Wim Delvoye, Moebius (2011) Installation (crucifix) dans la Grande salle à manger des 
appartements Napoléon III, expo Louvre 2012 



 6 

Zoltan EƵ rmezei 1955-1991 Budapest sculpture, plâtre, h 200 coll. part. ; Nicole Hémard, 
Christ Ressuscite de l’eglise  du Christ Ressuscité de Wimereux 
Uberto Maestas, colorado 
 
 
2/ Il est transdisciplinaire en ce sens qu’il emprunte des données, des méthodes, des 
concepts et des curiosités à) plus disciplines : l’histoire, l’histoire comparée des religions 
et des civilisations, l’ethnologie, et l’histoire de l’art, bien sûr, mais aussi l’exégèse, la 
théologie, la liturgie, la sociologie, voire la psychanalyse 
 
3/ Il est structurellement transconfessionnel. A la différence de tous les ouvrages 
antérieurs sur la Crucifixion, il représente une synthèse équilibrée et très documentée 
entre ce que ce sujet est devenu en Occident, de l’Espagne à la Pologne et de l’Italie et de 
l’Espagne au Canada et en Amérique latine, et ce qu’il a été en Orient, de l’Arménie en 
Éthiopie, en passant par les Carpathes, les Balkans, la Grèce et la Russie. S’il en est ainsi, 
c’est grâce à mon épouse, Emanuela Fogliadini, qui a rédigé quatre chapitres (3,7,10,13), 
depuis les origines syriennes et grecques de la crucifixion jusqu’à ce qu’elle est en train 
de devenir dans le monde orthodoxe — dont l’art religieux est en train de bouger. Mais il 
tient compte aussi de l’évolution de ce sujet dans les protestantismes, et louche aussi en 
direction des images auxquelles ont volontiers recours les sectes chrétiennes. 
 
Rome, Santa Maria Antiqua, VIIIe s. 
Icone du Sinai, Ixe s. ; Hosios Loukas, Xie s. 
Croce dipinta de San Damiano ; Croce dipinta de Cimabue, Aresso 
Croix de Gero Cologne, cathédrale ; Cristo de Carrizo XI Museo de_León 
Dévot Christ de Perpignan 
 
4/ Un des principaux défis relevés par ce livre est d’être carrément transcontinental, 
de suivre ce que la crucifixion est devenue depuis la grande expansion missionnaire du 
XVIe siècle après la découverte de l’Amérique, aussi bien en Afrique subsaharienne 
qu’en Asie (Inde, Chine, Japon), en Amérique du Nord et du Sud, et en Océanie (Australie 
et Nouvelle-Zélande). De fait, il administre la preuve de son « inculturation » 
intercontinentale et fournit des hypothèses permettant d’expliquer pourquoi la 
Crucifixion pourrait être un sujet planétaire à peu près sans concurrence. 
 
Crucifix en bronze, XVIe s., Congo ; Crucifix Mafa 
He Que, peintre chinois 
Jose Clemente Orozco, Mexique, Christ détruisant sa croix 
Alberto Thirion Garcia, Mexique, huile sur carton, 90x60 cm ; Crucifix, Santa Fe 
 
5/ L’ouvrage ne s’en tient pas là, il est transgenre, il enjambe la frontière entre religieux 
et profane, le savantissime et le frappant, le pieux et l’insolent (le blasphématoire), 
l’apologétique et le critique, le beau et le crad…  il explore la phase post-religieuse de 
l’histoire de la Crucifixion, qui s’amorce avec la Révolution française et surtout lors de 
l’invention de la photographie puis de la Commune de Paris, quand le Christ en croix 
commença d’être remplacé par une femme plus ou moins dénudée,  
 
Félicien Rops, la tentation de saint Antoine 
Marc Chagall, lq Crucifixion blanche, 1938 



 7 

 
puis toutes sortes de personnes du tout-venant, paysans, soldats, clowns, jusqu’à des 
personnages politiques (derniers en date parmi ceux qui sont passés en croix : les 
présidents Trump et Macron), la croix cessant d’être le symbole exclusif et très surveillé 
du christianisme pour devenir celui qui permet de dénoncer les injustices infligées à 
certaines catégories de population : femmes, paysans brésiliens spoliés, 
révolutionnaires traqués, enfants victimes de pédophilie, homosexuels, religieuses 
abusées, toutes personnes figurées alors en croix pour suggérer ce qu’elles endurent. J’ai 
tenté de mettre un peu d’ordre dans cette jungle que constituent les reprises, bricolages, 
détournements et moqueries dont l’homme en croix a été l’objet jusqu’à nos jours inclus, 
soit 150 ans de créativité artistique déréglementée comme jamais elle ne l’a été, du fait 
de la Séparation des Églises et des États, de la sécularisation des sociétés, de la montée 
en puissance de l’athéisme et de l’agnosticisme, de la sacralisation de la créativité, voire 
de l’apologie du blasphème comme sommet de la liberté de penser, etc. 
 
Ce livre se veut aisément lisible et durablement utile, en raison de son architecture 
et de sa qualité d’écriture, qui ne bannit pas les termes techniques mais les explique et 
équipe les lecteurs d’un glossaire, six autres index confectionnés par l’auteur leur 
permettant de retrouver sans peine la page où il est parlé d’une date, d’un roi, d’un 
auteur, d’un thème… sans parler d’indications bibliographiques fournies à chaque 
chapitre et d’une bibliographie des ouvrages de synthèse.  
 
Une dernière caractéristique, qu’il partage cette fois, Dieu merci, avec bien d’autres 
ouvrages, qu’il est de fabrication très soignée, beau à voir (à regarder, à toucher, à 
feuilleter, à tenir en main), et plaisant à offrir : il fait un très beau cadeau, dont le prix est 
rendu relativement avantageux grâce à une subvention substantielle du Centre National 
du Livre. Avec des secrets de fabrication qui ne se découvrent pas tout de suite, et que 
nous avons imaginé ensemble, avec Emanuela, comme l’idée qui nous a conduit au 
revers de la jaquette…  
 
Au total, on le devine, cet ouvrage a requis et utilisé des compétences varies, d’histoire 
religieuse et politique, d’histoire de l’art, de théologie, d’histoire comparée des religions, 
d’histoire politique et sociale, mais n’est enclos dans aucune de ces disciplines, il n’a rien 
de pieux ni d’apologétique, mais tente avant tout de brosser le vaste panorama d’une 
histoire générale, celle de l’un des plus importants symboles religieux de l’histoire 
humaine, à très puissante répercussion émotionnelle, que l’incrustation profonde dans 
la mémoire rétinienne n’érode guère.  
 
Il n’existait aucun livre de synthèse de ce genre. Le précédent livre de l’édition 
francophone sur la Crucifixion qui soit vraiment sérieux et richement documenté a été 
publié à Nantes en 1959, il y a donc soixante ans, avec seulement des reproductions en 
noir et blanc, et il s’arrête au Concile de Trente, sans plus rien dire du destin artistique 
de ce thème au cours des siècles suivants. Tous les livres parus depuis lors sur ce sujet, 
en français, italien, anglais et allemand, ont une taille modeste et des ambitions limitées, 
se limitent à un espace-temps restreint, du fait, entre autre, des amours de prédilection 
des auteurs (pour l’Antiquité ou le Moyen Age, ou pour l’Orient), de leurs coups de cœur 
sélectifs pour une période, un style, un problème ou un sous-thème particulier, mais 
aussi en raison des oukases universitaires sur les prétendues conditions du sérieux 
scientifique, qui serait conditionné par l’enracinement exclusif dans une période étroite, 



 8 

ce qui barre la route aux ouvrages qui font le pari de comprendre sur la longue durée, en 
prenant de la hauteur. 
 
  
 
 
 
 
 
 
François Bœspflug, théologien, historien de l’art, a enseigné durant 23 ans l’histoire 
comparée des religions à la faculté de théologie catholique de l’université de Strasbourg. 
Il racontera pourquoi il a immédiatement accepté de relever le défi que lui ont lancé Mgr 
Doré et Jean Mouttapa, à savoir de choisir lui-même et de commenter sobrement 
environ 179 images d’œuvres d’art susceptibles, non pas précisément d’« illustrer » les 
73 contributions relevant pour la plupart de l’exégèse scientifique, de l’histoire et de la 
théologie, et aussi de la philosophie, mais de leur « faire écho » (il expliquera la 
différence entre les deux) et de les commenter, à condition qu’il puisse le faire en toute 
liberté, aussi bien dans le choix des œuvres (quelles que soient leur date de production, 
leur support matériel et leur provenance géographique), que dans le style, le ton et la 
manière de les décrire en les analysant et en mettant en relief ce qu’elles apportent au 
débat sur l’état actuel de la connaissance de Jésus de Nazareth parmi les spécialistes et 
les penseurs. Il dira le plaisir qu’il y a pris et soulignera surtout comment il convient de 
se défaire de l’idée simpliste que l’image d’art pourrait être réduite à une simple et 
docile ancilla theologiæ : tant s’en faut. La transmission par images a sa logique et son 
génie propres, qui peut être percutante et permet d’instaurer un dialogue puissamment 
interactif avec la transmission par les mots et la parole. 
 
p. 1 à 100 : 13, 15, 19, 23, 25, 30-31, 32, 39, 43, 44, 47, 49, 63, 78, 84, 87, 92 (17). 
p. 101 à 200 : 110, 119, 122, 125, 127, 128, 130, 131, 143, 145, 147, 149, 151, 154, 158, 
159, 160 (x2), 164, 172, 174, 177, 192, 197, 199 (25). 
p. 201 à 300 : 201, 204-205, 206, 214, 237, 238, 243, 245, 247, 256, 261, 266, 269, 271, 
274, 276, 280, 288, 293, 295, 299 (21). 
p. 301 à 400 : 301, 302, 305, 310, 314, 320, 324, 331, 332, 334, 336, 339, 347, 351, 354, 
357, 361, 362, 373, 375, 377, 380, 385, 386, 391, 393, 396 (27). 
p. 401 à 500 : 408, 411, 415, 417, 421, 426, 428, 435, 439, 444, 447, 449, 453, 460, 467, 
469, 473, 483, 486, 491, 493 (21). 
p. 501 à 600 : 502, 506, 513, 515, 518, 519, 520-529, 530, 536, 541, 545, 546, 549, 557, 
559, 563, 565, 567, 576, 582, 587, 588, 592, 595 (24). 
p. 601 à 700 : 601, 606, 608, 611, 619, 623, 624, 628, 630, 633, 638, 644, 647, 649, 650, 
653, 655, 659, 661, 671, 675, 678, 681, 683, 684, 695, 696, 697, 700 (29). 
p. 701 à 800 : 707, 710, 714, 720, 722, 725, 728, 731, 743, 745, 749, 753, 754, 757, 761 
(15). 
 
En tout : 179 
 
 
 


