Religion

POURQUOI ON NE VA PLUS
A LA MESSE

Jean-Louis SCHLEGEL

Les causes de la chute de la pratique dominicale sont sans
doute nombreuses. Parmi elles, il faut faire sa place a I'évolu-
tion récente des styles liturgiques. Alors que la réforme conci-
liaire voulait promouvoir une réelle participation de tous a I'ac-
tion liturgique, une « resacralisation » a creusé de nouveau la
distance entre clergé et fidéles.

La chute de la « pratique » - dans sa dimension liturgique - est
impressionnante. La participation a la messe dominicale avoisine
sans doute maintenant les 3 % de catholiques, sinon moins. Qui et
imaginé cela dans les années 1960 en France, quand on était encore a
20 % ou 25 %? On se récriait alors devant les films de Carl Theodor
Dreyer ou d’ Ingmar Bergmann qui exposaient la « mort de Dieu » dans
les pays luthériens de Scandinavie, ou le taux de pratique était déja
tombé a moins de 2 %. Et de se féliciter que la France n'en soit pasla. Un
peu plus de cinquante ans plus tard, nous y sommes... Les interpréta-
tions du recul sont variées: chute du nombre de croyants, exculturation
de l’Eglise dans une société trés sécularisée, désaccords intellectuels (en
matiére de bioéthique, par exemple) et pratiques (écarts par rapport a
ses normes sexuelles et conjugales), liberté par rapport a l'obligation,
pratiques individualistes « a la carte », croissance exponentielle des acti-
vités de détente et de sport durant le week-end... On invoque surtout,
ce faisant, des raisons extérieures. Rarement sont mises en cause la célé-
bration eucharistique elle-méme et les formes qu’elle a prises, le fait que
beaucoup de ceux qui abandonnent la pratique (et qui sont de tous 4ges)
pourraient tout simplement « ne pas s’y retrouver ».

Etudes - Octobre 2019 -

n° 4264

I
83



Vatican Il n’est pas allée a son terme

84

Posons pourtant la question : dans quoi ne se retrouvent-ils pas ?
Les traditionnalistes de toutes tendances (ceux qui préféerent le rite,
devenu « extraordinaire », en latin, et ceux qui regrettent toujours
les messes d’antan tout en venant a celles en francais) accusent
volontiers la « messe de Paul VI », instituée apres le concile Vati-
can II, sinon d’étre l'origine et la cause du déclin, du moins d’y avoir
fortement contribué. On voudrait soutenir ici la thése exactement
inverse: cest faute d’étre allée jusqu'au bout de la réforme cultuelle
quimpliquait la messe de Paul VI que I’Eglise a subi et subit tou-
jours le désintérét liturgique des uns - celui des générations nou-
velles qui s’arrétent de venir a la messe dés I'adolescence, ou un peu
plus tard - et la défection continue de nombreux autres, y compris

de « vieux pratiquants » jusque-
La réforme liturgique d’aprés la fideles. Les uns et les autres
ne lachent pas tout, loin de la,
et méme la messe leur manque
au point d’aller ailleurs des
qu’ils peuvent. Mais, pour la messe dominicale, ils n’ont plus la force
intérieure de se déplacer pour « assister » a un événement qui ne leur
apporte rien, ou n‘apporte pas en tout cas ce quils en attendent:
nourriture spirituelle et plaisir de se retrouver dans la communauté
qui prie. Comment comprendre cette « acédie », comme disaient les
Peéres de I'Eglise, partagée par de nombreux catholiques (méme par
ceux qui ne partent pas) ?

Les réflexions qui suivent ne font le procés de personne: méme si
elles nomment des causes et des acteurs, une part des évolutions litur-
giques s’est faite sans eux et parfois a I'encontre de ce qu’ils voulaient.
Elles veulent avant tout poser la question de ce qui est proposé et vécu
aujourd’hui dans la liturgie dominicale. Elles défendent I'idée que
non seulement la réforme liturgique d’apres Vatican II n’est pas allée &
son terme, mais qu'on a assisté a une dérive de la messe dite « de
Paul VI », en Poccurrence a une réorientation vers un cérémonial figé,
qui fait que la communauté assiste a la messe sans étre invitée a une
réelle participation. Cette dérive est allée de pair avec une sacralisa-
tion et une cléricalisation qui font que toute ’action liturgique, ou
presque, se passe dans le cheeur, devant un peuple de laics transfor-
més en spectateurs passifs d’'une action qui certes les concerne, mais
de Pexécution de laquelle ils sont totalement exclus - pour de mau-
vaises raisons.



POURQUOI ON NE VA PLUS A LA MESSE

Une « réforme de la réforme » pour « restaurer »

Le premier constat qui s'impose, a écouter de nombreuses
doléances, c’est 'impression d’ennui. On parle couramment d’« assis-
ter a la messe », et I'idée dominante est bien qu’il s’agit, pour une
assemblée de gens passifs réunis dans une nef plus ou moins lointaine,
de suivre quelque chose qui se passe a I’avant, dans le chceur. La, le
role du prétre est absolument dominant. Autour de lui, seuls sont
actifs des acolytes, des paroissiens dévoués, membres de 1’équipe
liturgique, qui se chargent de tout: des chants, de la priére universelle,
de la délégation de celles et ceux qui vont donner la communion.
Selon les lieux, une chorale peut rehausser la participation de 'assem-
blée ou la limiter. Il reste en partage aux « messalisants » des chants
communs ou d’accompagnement en fonction des dimanches (encore
faut-il les connaitre: il arrive quon n’en sache aucun, et qu’ils soient
comme réservés a quelques-uns dans 'assemblée), quelques invoca-
tions ou refrains courts, des répons brefs. Au total, peu de chose,
méme si la liturgie de la parole est forcément plus animée que la partie
eucharistique. Mais, au-dela de ce constat d’un « assister » au lieu d’'un
« participer », que dire d’autre ?

Durant ces derniéres décennies, s’est produite une trés paradoxale
évolution, qu'on pourrait résumer ainsi: nous sommes toujours dans
« la messe de Paul VI » mais, sous couvert de contrer ou d’éviter cer-
taines dérives considérées comme illégitimes et d’'une compréhension
contestable de 'eucharistie, on est plus ou moins subtilement revenu a
une messe qui ne peut que rappeler a celles et ceux qui l'ont connue la
messe en latin d’avant le Concile, et désespérer celles et ceux qui en
attendent autre chose. Plus que Jean Paul II, le promoteur de cette
tendance a sans doute été le cardinal Ratzinger, devenu ensuite
Benoit XVI. Quand on lit ses nombreux textes sur la liturgie, comme
théologien, préfet de la Congrégation pour la doctrine de la foi puis
pape, on est certes frappé par la clarté éclairante de ses réflexions,
mais aussi par son obsession d’un « ordre liturgique » ou tout dans
l’action eucharistique, du début a la fin, doit étre parfaitement défini,
cadré, encadré et recadré: rien n’est laissé au hasard, et encore moins
al’invention ou a l'initiative personnelles. S’il plaide malgré tout pour
la « participation », elle est avant tout comprise comme intérieure.
Donc, non comme une participation aussi extériorisée dans des
paroles et des gestes concrets de I’assemblée, avec et dans le corps, mais



comme une union a la priére de I'’Eglise que seul le prétre, représen-
tant le Christ téte, est 8 méme de présenter a Dieu le Pére, selon un
schéma rituel immuable, dont la moindre action, le moindre geste
sont prévus dans le détail.

Le respect du rituel garantirait-il le respect dit au mystere infini
qui se joue sur l'autel? Toutes les rubriques doivent étre suivies a la
lettre, de maniére a prévenir et a empécher tout abus d’ot1 qu’il vienne,
du célébrant surtout mais aussi de assemblée. Le symbole de cette
répartition est la « partition des deux espaces (nef et chceur) » ou
« clercs et laics se trouvent en position d’affrontement de regard sans
médiation » (Nicolas de Brémond d’Ars) - sauf que cest le prétre qui
décide du « spectacle » qu’il veut imprimer et de la participation qu’il
veut bien accorder a l'assemblée. Pourtant, dans la « messe de
Paul VI », le prétre faisant face a ’'assemblée (et ne lui tournant plus le
dos) n’était certainement pas destiné a délimiter un espace du cheeur
et un espace de la nef! Il était plutdt destiné a leur franchissement. La
célébration « face au peuple » est devenue un « face-a-face »! Alors
qu'un minimum d’initiative pourrait facilement y remédier: le prétre
pourrait treés bien, a certains moments, prier avec le peuple en direc-
tion de l'autel, en se plagant a droite ou a gauche de ce dernier.

Le passage du latin aux langues vivantes reléve de la méme
méprise. Le changement de langue n’a rien changé sur le fond: « l'es-
prit de la liturgie » doit rester le méme. La traduction dans la langue
de chaque pays était pourtant en soi un événement majeur: méme si
on ne peut refaire ’histoire, on pourrait discuter rétrospectivement
des délais rapides de la transition, mais certainement pas soutenir la
fiction que le changement de langue était de pure forme et que tout
continuerait comme avant, tant sur le fond que dans la maniere de
célébrer et de participer. Aucune traduction n’est innocente ni sans
conséquence, a fortiori une traduction qui passe d’'une langue morte a
une langue vivante, et d’'une forme chantée a une autre.

Alors que non seulement le concile Vatican II, mais déja tout le
mouvement liturgique avant lui au XX siécle, voulaient promouvoir
une participation plus forte ou plus active des laics, comment imagi-
ner qu'une participation effective, vivante, soit possible en fixant a
I'avance les moindres paroles et les moindres gestes, en instituant tout
simplement un carcan de rites immuables et intouchables?

Invoquer la société de la nouveauté, de I'accélération, de I'atten-
tion limitée, de la multiculture ne serait certes pas un argument suffi-



POURQUOI ON NE VA PLUS A LA MESSE

sant pour justifier une messe plus ouverte a I’invention libre de paroles
et de gestes: on comprend bien quen matiere liturgique, le chambou-
lement permanent pour des raisons de société qui évolue n’a aucun
sens. La raison théologique reste essentielle. Mais ignorer purement et
simplement les mutations dans la culture, I’habitus du « mouvement »
et de la dissémination qui s’est

installé, en lui opposant ’im- On a assisteé a une incontestable

mobilité voire I’éternité du rite, ~ resacralisation doublée

est un pur contresens, en tout d’une recléricalisation

cas en régime chrétien, ot I'in-

carnation de Dieu dans ’'Histoire a, de fait, changé la donne. Les pen-
tecOtistes, quon nest pas obligé d’imiter en tout (il y a aussi chez eux
un enthousiasme démonstratif insupportable), mais dont le succes ne
se dément pas, l'ont bien compris depuis longtemps. On peut d’ail-
leurs constater non sans ironie — ou tristesse — que, dans la messe
dominicale, le pentecotisme catholique n’a importé que 1’élévation
des mains lors du Notre Pére et que, pour le reste, ses membres prétres
sont souvent parmi les plus fervents piliers de la « messe figée », o1 la
participation de 'assemblée est a minima...

Resacralisation et adoration

Souci de réparer le « laisser-aller » qui s’était installé? En tout
cas, sous prétexte de restauration, on a aussi assisté sous Jean Paul IT
et Benoit XVT a une incontestable « resacralisation » doublée d’une
« recléricalisation », en particulier dans la zone du cheeur. Les mains
naturellement croisées (ou non) du célébrant conciliaire, dans une
attitude d’accueil et de dialogue avec I'assemblée, sont devenues
chez nombre de prétres actuels des mains jointes strictement, qui
renforcent le hiératisme de l’action liturgique (hieros veut dire
« sacré », en grec), et la création d’une sorte de sphére séparée ou
évoluent un hiérarque et ses servants. Les gestes et postures corpo-
relles sont a 'unisson. La simple inclinaison du corps pour marquer
le respect est devenue insuffisante: elle a été souvent remplacée par
des agenouillements copieux, longs et « appuyés », que nul n’est
censé ignorer. De méme pour l'ostension de ’hostie et du calice au
moment de la consécration: nul ne peut, de la sorte, ignorer quon
est au sommet sacré de la messe.

87



Deux remarques s’imposent a ce sujet. D’une part, pour les fideles
dans’assemblée, la piété tres démonstrative — et trés subjective — dont
témoignent ainsi ces prétres et qu’ils souhaitent imposer a tous est
pénible. Les « anciens » avaient compris qu'une certaine « retenue » ou
une « sobriété » dans lexpressivité respectaient la subjectivité des
autres... D’autre part, on voit bien ce qui est mis en avant a sens
unique dans la richesse de sens de I’action eucharistique: cest la cen-
tralité absolue de la consécration (et de la transsubstantiation) et
I'adoration de la Présence réelle.

Le revers non dit ou non perc¢u de I'insistance sur la consécration
ne serait-il pas que tout le reste est finalement moins important et
méme second? Les gestes ostensiblement accentués pour souligner,
immobiliser pour ainsi dire, la Présence réelle dans I’hostie et le calice
rendent-ils justice a la dynamique infiniment plus large et profonde de
leucharistie, en particulier 4 sa dimension historique, qui a un sens
théologique rappelé par les paroles de 'institution (« La nuit ou il fut
livré... au cours d’un repas... ») et a la dimension d’avenir et d’attente
quexprime 'anamneése qui suit la consécration, donc & une tension
vers ’'avant? Au moins faudrait-il avoir conscience, comme des théo-
logiens du XX siécle (y compris catholiques) lont rappelé, qu’il peut y
avoir une antinomie entre le « sacré » des religions et la « foi » au
Christ ressuscité. Et, du reste, des « gestes d’adoration » garanti-
rajent-ils automatiquement la dimension de profondeur et d’intério-
rité ? Ladoration, pendant la messe ou hors de la messe, est parfaite-
ment louable, mais n’est-il pas anormal que cette dévotion tardive
occupe désormais a ce point le devant de la scéne durant la messe
dominicale et dans la vie de certaines paroisses ? Alors que la traduc-
tion rappelle a tous les participants ce qui sest passé « la veille de sa
mort », cest-a-dire le déroulement méme de la Céne du Seigneur, on a
I'impression quon s’ingénie de nouveau a éloigner I'événement
concret du sentiment et de I'imagination des participants.

Recléricalisation: sauver le prétre

En méme temps qu’'a une resacralisation, on a assisté a une forte
recléricalisation de la messe, surtout dans sa seconde partie: elle est,
au fond, comme on I'a suggéré, redevenue la seule vraiment impor-
tante, car le déséquilibre entre liturgie de la parole et liturgie de I'eu-



POURQUOI ON NE VA PLUS A LA MESSE

charistie est patent (ce qui accentue encore le role décisif du célébrant).
On pouvait penser pourtant que la messe de Paul VI appelait par elle-
méme une distribution plus équilibrée a la fois des « masses » de la
messe et des places et interventions respectives du célébrant et des
laics. Au moment ou la disette de prétres se fait de plus en plus intense
et pose toute sorte de problémes, y compris de survie, aux paroisses,
on pourrait méme se dire qu’il n’y a qu'une urgence: accélérer la prise
de responsabilité des laics (a défaut de prétres mariés ou de femmes
prétres), les former et les préparer concrétement pour le moment ot ils
devront par force suppléer les prétres dans certaines fonctions, y com-
pris eucharistiques.

Mais Cest I'inverse qui s’est produit et continue de s’accentuer: on
n’a cessé et on ne cesse de réaffirmer le role unique et irremplagable du
prétre dans I’assemblée, et des prétres tiennent plus que jamais a ce
role exclusif. Quand les laics ont un « petit role » (par défaut de prétres,
et non pour les promouvoir !), on les cléricalise aussi: ainsi, au moment
de la communion, celles - si « elles » y sont admises - et ceux qui dis-
tribuent la communion doivent porter des écharpes « blanches »,
comme si toute fonction liturgique, méme la plus humble, d’'un ou
d’une laique devait étre clairement signifiée et encadrée, cest-a-dire
implicitement cléricalisée...

I1 est important de rappeler, a ce sujet, une des décisions les plus
discutables de Jean Paul II: la suppression des « assemblées domini-
cales en I'absence [devenue parfois “en 'attente”] de prétres » (Adap) ?
Au vu de la situation sur le terrain, il y avait, déja en 1988, quelque
chose de problématique dans ce genre de décision, car elle privait des
laics actifs d’un apprentissage de l’action liturgique: on aurait, en
effet, pu envisager des formations théologiques pour appuyer ces
valeureux militants de la messe. Ils n’avaient aucune envie de « jouer
au prétre », voire d’étre prétres, mais ils étaient simplement conscients
de l'urgence et de leur responsabilité pour transmettre la foi. Mais,
voila: une fois encore, il fallait sauver le sacerdoce, quitte a aggraver la
crise (la création des « servantes d’assemblées », pour enlever I'envie
aux petites filles d’étre « enfants de cheeur » et le désir éventuel d’étre
prétres, releve de la méme logique, en plus tordu). On se demande a
quel étiage devra descendre le nombre de prétres pour que des laics,
femmes et hommes, puissent reprendre une part de leurs activités ou,
tout simplement, jouer pleinement leur role... en restant laics. Mais,
alors qu’il y a quarante ans, on pouvait encore trouver des laics dispo-



nibles et capables d’assurer des Adap, on peut douter que ce soit encore
possible aujourd’hui, en particulier dans les campagnes désertées.

On pourrait aussi, dans le méme sens, évoquer ’homélie. La piété,
ostensible ou non, n'a jamais été le gage d’'une bonne homélie: en tout
cas, on n'a pas vu quelle ait amélioré la qualité des prestations (elle les
a surtout tirées dans le sens de la longueur...). Mais alors que nombre
de laics (et plus encore de laiques) ont des diplomes en théologie pour
lesquels il n’y a pas d’emploi réel en France, serait-il incongru de pen-
ser qu’ils pourraient précher a la messe s’ils sont compétents et dési-
reux de « s’y coller » (rappelons qu’ils ont le droit de le faire ailleurs
qu’a la messe) ?

Quoi qu’il en soit, 'assemblée en est plus que jamais réduite a
écouter religieusement la priere eucharistique que le seul célébrant
prétre est habilité & adresser au Pére. Pour les paroissiens moins
motivés, pour les jeunes aussi, sa longueur et surtout son écoute pas-
sive rendent pénible ce moment, qu’ils subissent. Il y a une dispute
pour savoir si le prétre agit alors « ala place » du Christ (dans un role
« fonctionnel ») ou §’il est « ontologiquement », dans son étre méme,
un « autre Christ »... Méme dans I’hypothése « haute » (la seconde),
est-il permis de penser que quelques interruptions pour permettre a
I’'assemblée de ranimer son attention et son désir de participation en
rendant grace, en acclamant... ne seraient pas du luxe? Et, méme,
pourquoi les fidéles ne réciteraient-ils pas une ou des parties de cette
priére avec le prétre?

Rappelons encore qu’il fut un temps ou la doxologie de la priére
eucharistique (« Par lui, avec lui et en lui... ») a été, comme
I'anamneése aujourd’hui, chantée ou prononcée de bon cceur et
presque naturellement par I'assemblée, mais quun coup d’arrét a été
donné a cette pratique: n’attentait-elle pas a une exclusivité réservée
au prétre, « autre Christ » ? Exemple caricatural ou, pour les vigi-
lants de la liturgie, quelques mots accordés a 'assemblée des non-
prétres étaient déja de trop. A leurs yeux, on n’en fait jamais assez
pour distinguer le prétre et signaler sa fonction suréminente. De
méme quant a l’'usage, de nouveau fréquent, de ’encens: force est de
constater 1a encore une exagération typique puisque, apres l'autel
(surabondamment encensé en général) et avant le peuple de Dieu
rassemblé, le prétre a droit a un encensement exclusif. Pourquoi le
prétre ne descendrait-il pas quelques marches pour se faire encenser
avec le peuple dont il fait partie?



POURQUOI ON NE VA PLUS A LA MESSE

Pour mémoire, on rappellera qu'on a aussi supprimé la louange
qui concluait le Notre Pére (« Car cest a toi... »), qui avait été spon-
tanément adoptée par les fidéles: parce qu’il ne fallait rien concéder
aux protestants, qui pratiquent cet usage, ou par horreur, justement,
du « spontané » ?

Qu’est-ce qu’une liturgie vivante ?

Pour les tenants de la messe en latin, la « messe de Paul VI » était
une tragédie. Contre eux, 'immense majorité des catholiques a désiré
et approuvé cette messe, mais sans en soupgonner toutes les consé-
quences. Substituer au latin — langue éminente et magnifique de la
liturgie catholique, mais langue morte - des langues vivantes, n’était
pas anodin car, non seulement cela ouvrait a tous les fidéles le sens du
langage liturgique, mais aussi

leur donnait la parole. « Langue Traduire le latin, c’était installer
vivante »: il faut prendre I'ex-  la vie dans la liturgie et Ia liturgie
pression au mot. La vie des lan- dans la vie

gues vivantes n'est pas un état,

Cest une puissance permanente d’invention, de création, de transfor-
mation, de reformulation, de dialogue... et de désir qu’il en soit ainsi.
Du point de vue théologique, on pourrait argumenter (avec Christoph
Theobald) que, si Jésus n’a rien écrit, ceux qui l'ont suivi ont pu
prendre la parole, traduire sa parole en grec et, le jour de la Pentecote,
la comprendre et la reprendre chacun dans sa propre langue. Au lieu
de mettre en avant d’équivoques « glossolalies », il serait bien plus
important de retrouver constamment le sens du feu qui suscite l'envie
de parler avec des mots neufs, dans toutes les langues, de cet homme,
Jésus qui, selon les Actes des Apotres, « est passé en faisant le bien » et
que « Dieu a ressuscité d’entre les morts ».

Traduire le latin, ou plutot passer du latin aux langues vernacu-
laires, c’était installer la vie dans la liturgie et la liturgie dans la vie.
Pour cette raison, les efforts permanents de Benoit XVI (et d’autres)
pour recréer dans la nouvelle liturgie 'esprit et les formes de I'an-
cienne, voire pour la restaurer, de méme que les efforts, dans divers
pays, pour rendre les traductions liturgiques plus littérales, n'ont pas
de sens et sont méme contre-productifs. C’est 'inverse qui serait sou-
haitable: imaginer ce que devrait étre la « messe de Paul VI » pour étre



92

a la hauteur du présent et de 'avenir. Manifestement tout a son souci
de garder ou de reverser 'ancien dans le nouveau, Benoit XVI aurait-il
oublié qu'on ne met pas « du vin nouveau dans de vieilles outres » ?

Néanmoins, il ne faut pas se méprendre. On ne réclame pas du tout
ici une messe (en tout cas une messe ordinaire du samedi et dimanche)
avec « du bruit et de la fureur ». Des messes vivantes, participantes, oui,
mais aussi recueillies, permettant d’intérioriser les paroles et les gestes,
avec une invention de formes et de gestes, de la beauté (oui, dela beauté!)
pour une « liturgie » qui tout simplement donne tout son sens a I’eucha-
ristie... La messe selon Benoit XVI est finalement « bavarde », en mul-
tipliant de nouveau lourdement, sans grace ni nécessité ni beauté, les
paroles, les rites et les gestes obligés. Le rite de la communion, par
exemple, qui pourrait étre si simple, est devenu interminable avec toutes
les précautions rituelles qu’il faut prendre avant et aprés, au nom d’un
respect quasi « fétichiste » des saintes espéces.

De nouveau et inutilement, tout sest compliqué au nom du rituel
scrupuleusement respecté, comme si trop de respect tuait le respect...
et la dynamique de la vie. C’est une messe pesante, formatée, engoncée
dans le rituel, qui est proposée a la communauté réunie pour célébrer sa
foi. Il faut bien le dire: c’est un spectacle médiocre qui est proposé. Tout
célébrant ne devrait-il pas se demander: de quelle messe a donc besoin
I'assemblée qui est venue pour leucharistie? Si les expressions du
«souffle » présent dans la messe de Paul VI sont tres handicapées voire
presque empéchées par la plupart des batiments existants, quelles ini-
tiatives faudrait-il prendre, dans l'espace de liberté qui existe, pour que
I’assemblée dans sa diversité participe pleinement a I'action liturgique et
en tire quelque fruit pour raviver sa foi et son espérance?

Une cote mal taillée qui ne satisfait personne

Au fond, la messe de Paul VI est devenue le mélange ou la fusion de
facto de deux conceptions ou de deux formes qui, en réalité, sopposent
profondément, a la fois du point de vue théologique et dans la sensibilité
des catholiques. Des différences théologiques et anthropologiques pro-
fondes séparent les deux conceptions: 'une, encouragée par Benoit X VI,
est organisée autour de la « Présence réelle » du Christ dans le pain et le
vin, et elle tend par nature pour ainsi dire a multiplier la part du « sacré »
intemporel: moments, paroles et gestes privilégiés, signes marqués de



POURQUOI ON NE VA PLUS A LA MESSE

respect et de piété tant du c6té du célébrant que de I'assemblée, priorité
donnée a l'adoration, a la célébration d’'une « Présence » immédiate, a la
« messe traditionnelle » sans participation autre (au mieux!) qu'inté-
rieure. Elle a le vent en poupe aujourd’hui pour des raisons que les
sociologues de la religion ont analysées depuis longtemps: devant la
misére des temps, on assiste & une surréaction a la fois conservatrice,
identitaire et pieuse, qui gagne du terrain si elle n'a pas déja gagné tout
court dans nombre des « messes qui restent ».

Lintuition essentielle de la « messe de Paul VI » privilégiait au
contraire le rapport a la parole de Dieu, le récit des Ecritures, le mémo-
rial de la mort du Seigneur, de sa Passion et de sa Résurrection,
l'espérance qui en nait et l'action dans le monde qui en résulte. Ce
nest pas la piété et 'adoration,

ou le déroulement obsédé par les Ce qui importe, c’est I’historicisation

paroles et les gestes rituels, qui  ef I'actualisation permanentes

importent mais (comme pour les de I'eucharistie

disciples d’Emmaiis) l'expérien-

ce dela reconnaissance de Jésus dans la fraction du pain, ou de se recon-
naitre en elle comme communauté de disciples engagés a sa suite. C'est
aussi expérience d’une absence, du « tombeau vide » ou de I’Ascension
(« Hommes de Galilée, que cherchez-vous dans le ciel? »). En d’autres
termes, ce qui importe, cest historicisation et l'actualisation perma-
nentes de l'eucharistie, 'envoi au moins autant que la présence.

On a grossi, dans ce qui précéde, les différences. Et, naturelle-
ment, dans une perspective qui croit faire preuve de piété et de cha-
rité, on va se récrier: il faut que ces deux formes coexistent, qu'elles
senrichissent mutuellement, etc. Peut-étre. Peut-étre faut-il en effet
« faire avec » ce mélange, quand on est catholique aujourd’hui. Sauf
que cette messe hybride, batarde, n’est guére satisfaisante, ni pour l'es-
prit, ni pour le cceur, ni pour l'intelligence, ni pour le corps. Preuve en
sont, justement, celles et ceux qui déclarent forfait et s'en vont: comme
Cest la « messe restaurée » qui a le vent en poupe et s'impose partout,
ils finissent par s’y sentir étrangers et par s'abstenir de participer a un
rendez-vous cultuel ou ils ne se reconnaissent plus. Dieu merci,
nombre de prétres ne s’y reconnaissent pas non plus! Dans les lieux
encore propices, avant tout urbains, on peut, et beaucoup le font, aller
chercher son bonheur ailleurs, mais, pour diverses raisons, ce n’est
guere satisfaisant (a la campagne, c’est de toute fagon impossible, sauf
a faire des kilomeétres en voiture).

93



94

On dira: mais I’« obligation » ? Malheureusement pour I’Eglise, ce
qui pouvait marcher en d’autres époques, ou le catholique « prati-
quait » méme si c’était sans enthousiasme - tout simplement par
obéissance aux commandements de I’Eglise - est devenu impossible:
sans démarche personnelle motivée intérieurement, sans le désir d’en
étre et d’en vivre, la messe obligatoire est aussi lourde quune visite
médicale obligatoire ou tout autre rendez-vous pénible. S’il ne s’agis-
sait que de grognards conciliaires a bout de souffle, on pourrait haus-
ser les épaules. Mais la chute catastrophique et continue, durant les
décennies récentes, dans de nombreux pays d’Europe ou sous
influence européenne, de la « civilisation paroissiale », du nombre des
pratiquants et méme des croyants, donne a penser quon est dans une
impasse et qu’il faut en chercher les raisons non pas dans un Concile
qui s’est trompé de liturgie ou dans des exces liturgiques, mais dans
une Eglise qui ne I’a pas assez prolongé et nest pas a la hauteur des
défis du temps présent. La messe du dimanche n’est pas tout, certes, et
il y a un vaste contexte de la violente crise actuelle des Eglises en
Europe, et ailleurs. Mais, au moins, ce moment, qui releve directe-
ment de la responsabilité de l’Eglise, devrait-il étre un lieu et une
heure qui donnent envie de croire et de continuer 'aventure. Lex
orandi, lex credendi! Ce n’est manifestement pas le cas.

Jean-Louis SCHLEGEL

Retrouvez le dossier « LEglise aujourd’hui »
sur www.revue-etudes.com

W,
».



