Séminaire Spong - 2017-18 - 4° séance - 13 décembre 2017

La résurrection, ch. 11-13
Animation : Noél Barré et Loic de Kerimel

Document final

Table des matieres :

p.1 table des matieres
p- 2 remontée des groupes
p. 3-5 intervention de Noél Barré

p. 6-15 article de Maxime Leroy : « Religions populaires et découvertes
d’un Dieu libérateur ».

p. 16-17 fiche préparatoire pour la 5° séance : ch. 14 et 15 (Loic de
Kerimel)

Bibliographie :

- Dominique Fontaine, L’évangile entre toutes les mains, Editions de
I’Atelier.

- Daniel Boyarin, Le Christ juif, Editions du Cerf.



Remontée des groupes
a partir des deux questions posées par Noél sur les ch. 11 2 13

Qu’est-ce qui semble le plus significatif dans ces chapitres ?
+ trois citations relevées par plusieurs groupes :

« p. 143 (a la suite de citations d’Hb) : « Il y a dans ces paroles anciennes une
extraordinaire intelligence du fait qu’en élevant Jésus dans le compréhension de
Dieu, celui-ci avait fait entrer dans la vie divine quelqu’un qui connaissait ’humaine
faiblesse, I’lhumaine fragilité et ’lhumaine tentation. »

* p. 145 : « Au bout du compte, I'important, ce n’est pas I'image fournie pour
expliquer la résurrection, mais c’est plutét I'expérience de la résurrection vécue par
les premiers chrétiens, qui les a poussés a chercher cette explication. »

+ p. 162 : « Nous devons comprendre cette progression de la pensée :

« d’abord il y a eu I'expérience.

« en deuxieme lieu, il y a eu le cri ou la proclamation d’enthousiasme qui prit
sa source dans I'expérience.

« troisiemement, il y a eu [Iaffrmation de foi qui donna forme a la
proclamation.

« quatriemement, il y a eu I'explication qui tenta de communiquer aux autres la
réalité de I’expérience.

« finalement, il y a eu un récit qui transforma I'expérience en un texte
rationnel. »

+ le plus significatif :

« Jésus est mort, Christ est vivant.

« I'expérience des disciples, la réalisation d’une conscience autre. lls ont vécu une
rupture par rapport a leur vision du Christ.

« la résurrection est a vivre. Jésus est comme nous, il a fait des expériences de vie.
On ressuscite plusieurs fois dans sa vie. Chacun doit faire I'expérience de la
résurrection.

« importance de I’enracinement de I’explication de la résurrection dans la culture
juive. Par ex. le recours au second Isaie (le serviteur souffrant) pour, a la suite de
’exil, du retour dans une Jérusalem dévastée, comprendre la déception, la
souffrance et convertir les représentations traditionnelles du messie en adoptant
celles d’un « messie souffrant ».

« Jésus n’a pas pu dire : « Je suis ressuscité ». Jésus est ressuscité par Dieu.

+ réalité de la résurrection mais ce n’est pas un fait physique.

« Jésus est I'agneau pascal : plus besoin de prétres et de sacrifices dans le temple.
Instauration du « sacerdoce commun des baptisés ».

Adhérez-vous a la conviction de Spong concernant la réalité de I’événement pascal ?

« il y a plusieurs niveaux de compréhension et d’acceptation des propos de JSS. Tel ou tel
réagit : « C’est Spong qui le dit... »

« décalage de ce que dit JSS avec notre pratique.

« on comprend mieux, sans pour autant résoudre toutes les questions.

+ les uns retiennent que la résurrection, c’est réel et que cela mobilise les gens. D’autres que
la résurrection est une Vvérité subjective et qu’il n’y a pas d’objectivité possible sur le sujet.
Si personne n’a assisté a la résurrection, n’est-ce qu’une vision, une simple conscience de
présence ?

« gu’en est-il des apparitions ? Jésus est reconnu « a la fraction du pain ».

« urgent besoin d’une catéchese adaptée au monde d’aujourd’hui. Ce que dit JSS est plus
plausible que ce que I’on nous raconte.

« des expressions du credo a revoir : par ex. « résurrection de la chair ».



4™ séance

Intervention envisagée par N.B.:

Remarque de J.Cl Thiébaut :

« ...pour beaucoup d'entre nous c'est dans la confusion des évangiles que nous avons construit
notre christianisme. Les distinctions étant réservées a une certaine élite, surtout cléricale.

I1 est relativement récent que chacun est invité a effectuer ce travail de discernement qui n'atteint
toutefois pas le chrétien lambda qui se contente de I'homélie du dimanche a la messe. C'est
pourtant en ce temps et ce lieu ritualisés pour les « fidéles » qu'il conviendrait peut-étre de donner
une certaine consistance explicative aux textes bibliques... »

L’apport desch. 11 a 13
Avant de rebondir sur cette remarque tres judicieuse, je veux dire quelque chose apres lecture des
ch. 11 a13.

Spong est convaincu que les disciples de Jésus, d’abord bouleversés et désespérés par la
fin tragique de Jésus de Nazareth, puis par la révélation aussi boulever-sante que ce
Jésus crucifié est toujours vivant, d’une autre maniéere, mais réelle...

Spong revisite les traditions juives - les sacrifices expiatoires ; le serviteur souffrant ; le
fils de ’homme.

Les récits évangéliques sont en effet nourris de citations, de mots, d’images
traditionnelles.

Leurs auteurs cherchent a dire qui est ce Jésus qu’ils reconnaissent comme Seigneur,
Christ, Fils de ’lhomme, Fils de Dieu...

Spong ne traite pas ici de l’événement pascal, mais il est clair que ces récits
évangéliques n’auraient pas vu le jour s’il ne s’était pas produit un événement
permettant de dépasser I’échec (apparent) de la crucifixion.

Ces chapitres ont ravivé en moi le golt - ancien mais souvent renouvelé - de la lecture
et de la méditation de I’Ancien testament, spécialement des Prophetes et des écrits
sapientiaux.

Méme si ces images ont pour moi une saveur étrange, relevant d’une culture qui n’est
plus la notre, elles orientent mon regard, mon intelligence, vers une réalité que je dois
apprendre a nommer avec mes mots a moi. Ce a quoi depuis des décennies je m’exerce
avec des freres et des sceurs comme vous.

Et je peux le faire avec les mots de Spong :

« J'espere que mes lecteurs pourront accéder a un engagement toujours plus profond
envers celui que nous, chrétiens, appelons Seigneur et Christ. Je suis convaincu que si
ce Jésus peut étre pour nous la voie d'accés a Dieu, comme il semble l'avoir été pour
Pierre et les autres a ce moment critique ou l'aube pascale s'est levée sur Uhistoire
humaine »

La remarque de J.Cl. Thiébault

Comme J.Cl Thiébault je pense au paroissien lambda ignorant de ce que les clercs lui
ont caché ; je pense a ceux dont la « foi du charbonnier est méprisée par les croyants
« instruits ».

En me rappelant des tous ces paroissiens lambda et aussi de tous ces non-croyants - ou
qui se disaient tels - qui m’ont évangélisés en conduisant leur vie d’une maniere tres
conforme aux bé titudes... Je me demande comment faire profiter de cette recherche
d’un savoir critique, comme ce qui nous rassemble ici.



Les vrais savants relativisent ces images (ces détails qui nous incommodent), tout en
essayant de saisir ce qu’ils peuvent nous révéler. Les rejeter sans chercher a
comprendre ce qu’ils cachent équivaut p jeter le bébé avec ’eau du bain.

S’arréter aux détails soit pour tout rejeter, soit pour les absolutiser c’est faire l’erreur
de celui qui arréte son rgatd sur le doigt qui pointe un objectif... et oublie de scruter ce
que doigt veut lui faire découvrir.

Et nous qui recueillons le savoir de plus savants que nous, que faiusons-nous de ce
savoir ? Nous fait-il approfondir, purifier notre foi ?

Jéai relu ce que Maxime Lerou dans la revue de la Mission ouvriere (La foi d’un peuple)
dit des religions populaires.

La foi populaire est respectables, mais elles n’est pas dispensée d’un effort
d’intelligence critique, car le croyant doit pouvoir rendre compte de sa foi. L’acte de
foi engage sur un chemin... mais le croyant n’est pas au bout du chemin.

Lors de la 1" séance Paul Bouvet nous cité le conseil donné par un exégeéte : il faut
continuer a scruter, que [’on soit un paroissien lambda ou du « tiers instruit ».

Pour ma part je le fais avec des théologiens comme Moingt, Theobald, et d’autres. Avec
’atelier des prétres-ouvriers de I’Ouest (Vie ouvriére et Bible), mais aussi avec mon
équipe ACO.

Devant les hypothéses que Spong va développer dans la suite de son ouvrage,

Je suis a la fois trés curieux d’en saisir la portée et en méme désireux d’entendre de
plus compétents que moi en apprécier la valeur.

Comment progresser dans la foi ?

Maxime Leroy prend au sérieux les Religions populaires et cherche a quelles

conditions elles peuvent progresser vers la foi en un Dieu libérateur.’

Il s’appuie sur ce que ’on sait de la relation que Jésus entretenait « avec une multitude
de personnes qui avaient toutes en commun un méme désir fou et une méme « foi » :
que la vie l'emporte sur leur détresse !

Les théologiens qui pronent une pastorale d’engendrement paelent de « foi
élémentaire »

Jésus reconnait cette foi élémentaire des gens tout en s'engageant avec dans une
relation libératrice.

Au lieu de mépriser les personnes qui vivent cette religion populaire Maxime Leroy nous
invite a les aider a ne pas s'enfermer dans une religiosité aliénante, a s'ouvrir a la
découverte d'un Dieu Libérateur.

Léffort d’approfondissement que nous souhaitons pour les autres vaut aussi pour nous
qui risquons peut-étre de penser que nous avons la « vraie religion »

Je prends donc les conditions d’émergence d’une foi libératrice présentées par Maxime
Leroy comme valables pour tout croyant, ou qu’il en soit sur son chemin.

1. Se laisser toucher par le cri des opprimés

2. Faire jouer les médiations ; analyser pour comprendre, et recherche de stratégies
pour agir.

3. S’inscrire dans une tradition vivante en se préoccupant de la promotion sociale et de
la formation des fideles

' Cf. La Foi d’un peuple. n. 173. Avril 2015



4. Accueillir la vision du Royaume de Dieu d'un monde radicalement neuf, que les
évangiles appellent Le Royaume.

5. L’action donne a la foi son visage le plus concret. Elle la "vérifie", elle lui donne un
corps... fragile mais réel.

6. Faire exister une communauté

Pour Maxime Leroy, Il s’agit surtout de sortir (de nos citadelles) de changer de regard,
de point de vue, de méthode, de modes de vie, et de politique.

Il propose aussi : Changer notre lecture de |’Evangile. Ensemble, osons lire et accueillir
les évangiles avec les opprimés, en prenant soin de situer les textes dans leur contexte.
Apprenons un langage, des images, des symboles communs qui nous permettront de les
savourer et de les célébrer dans la joie.

Le chemin que nous pouvons offrir aux paroissiens lambda, comporte donc ’effort que
nous faisons ensemble avec cette lecture du livre de Spong.



1/10/

Religions populaires et découvertes d’un Dieu libérateur.
A quelles conditions ?

Donné a Saint-Hubert, le 4 février 2015 Maxime LEROY

De quoi parlons-nous lorsque nous disons « religions populaires » ?

Lorsque je visite les évangiles, je me trouve en présence d'un homme, Jésus, qui est en
relation avec une multitude de personnes trés différentes, mais qui ont toutes en commun un
méme désir fou et une méme « foi » : que la vie I'emporte sur leur détresse !

C'est de cette maniére trés concrete que Jésus nous est montré aux prises avec les forces de
mort : a travers le visage de ses fréres, particulierement les plus exclus. Et c'est en
s'engageant totalement dans une relation libératrice avec eux qu'il combattra et finalement
vaincra ces forces de mort.

Nous sommes, ici, au cceur du sujet qui nous préoccupe. Celui des religions populaires, ou
plutot celui des "religiosités populaires", terme qui me parait plus adéquat. C"est en effet
ainsi que nous qualifions parfois des gestes et des paroles de « piété » qui nous
déconcertent. Il y est souvent question de protection, de bénédiction, voire de guérison....

Mais, au fait, qui parle de "religiosités populaires" ? Slirement pas les personnes que nous
rencontrons... mais bien nous ! Nous qui savons ou prétendons savoir ce que serait la "vraie
religion", la "foi pure" ! Les gens, eux - ceux que I'on appelle les gens, et qui sont
généralement le peuple des petits - ne parlent pas ainsi. Ils disent simplement qu'ils « y
croient », ou bien qu'ils ont de la religion, qu'ils sont croyants. Et s'ils le disent, 1l faut les
croire sur parole, car cela signifie essentiellement qu'ils sont porteurs d'un immense désir de
vivre, et qu'ils ne savent qu'une seule chose : le « courage d’étre, le courage de se lever
chaque matin en espérant un mieux pour leur vie et celle de leurs enfants. On appelle cela
l'espérance.

« Au commencement est l'espérance. C'est elle qui porte le moindre élan vers la vie. Sans
elle, I'existence s'effondre en elle-méme, dans la passivité, dans la prison de l'instant sans
avenir et sans passé... L'espérance est au contraire 'acte premier de la volonté. Je décide
d'espérer parce que c'est meilleur pour la vie ! '

Par-dela les manifestations qui peuvent nous déconcerter et nous surprendre. Il s'agit, avant
tout, d'hommes et de femmes blessés, abimés par le malheur, mais habités de ce désir et de
cette foi indéracinable que la vie I'emportera sur leur détresse.

Lorsque Karl Marx qualifie la religion d"'opium du peuple" il commence par dire qu'elle est
"le soupir de la créature opprimée, 1'ame d'un monde sans cceur, comme elle est I'esprit des
conditions sociales d'ou l'esprit est exclu..."” Phrase que 1'on omet toujours de citer, mais qui
est pourtant si expressive ! Tout dépend ensuite de ce que 1'on fait de ce "soupir".

! Guy COQ - "Dis-moi ton espérance" Seuil 1999.

* "La religion est le soupir de la créature opprimée, 1'ame d'un monde sans cceur, comme elle est
l'esprit des conditions sociales d'ou l'esprit est exclu. Elle est I'opium du peuPle. " Karl Marx - 1818-
1883 - avec Engels, Critique de "La philosophie du droit " de Hegel, 1844.




2/10/

Ce que nous appelons "religions populaires" ce sont donc d'abord des personnes, un peuple,
qui sont porteurs de cet espoir que la vie triomphera sur les forces de mort qui les accablent
: mort physique, psychologique, existentielle, sociale... C'est ¢a leur foi. C'est ¢a leur
"religion" !

Interpellé par toutes ces Personnes, Jésus se laisse rejoindre par chacune d'entre elles, a la
hauteur de son désir. Et toujours a 1'heure des rendez-vous imprévus. Il manifeste ainsi
comment en fidélité a la mission regue du Pére, il prend en compte les aspirations de chacun
dans ce qu'il a d'unique. "Je suis venu pour qu'ils aient la vie, et qu'ils I'aient en abondance.
" (Jean 10, 10).

Ce désir une fois exprimé et écouté, il reste a savoir comment lui permettre de ne pas
s'enfermer dans une religiosité aliénante, mais de s'ouvrir a la découverte d'un Dieu
Libérateur. C'est ce que nous allons essayer de voir maintenant.

Pour cela, nous allons partir d'une expérience singuliere, vécue dans un quartier populaire
de Lille : le quartier de Moulins. Et a partir de cette expérience, nous tenterons de discerner
quelques conditions pour que ce type d'expérience s'ouvre a la rencontre d'un Dieu
libérateur.

L"expérience d'abord. Il ne s'agit pas d'un mod¢le a imiter mais de I'émergence, a un
moment donné, et dans les circonstances précises, d'un dynamisme libérateur qui travaille
en profondeur une population donnée. Plus précisément il s'agit d'une célébration qui
chaque année a un grand retentissement populaire : la bénédiction des Rameaux.

Une expérience : « Les rameaux a la filature »

Le dimanche des Rameaux voit affluer chaque année vers les églises, un peuple nombreux.
Pour rien au monde on ne voudrait rater son "buis béni". Nous sommes dans I'église Saint-
Vincent-de-Paul a Lille - 1'église de la "filature", - dans le quartier de Moulins.

Le lieu

Cette Eglise, en effet, a été aménagée dans les locaux d'une ancienne filature (Le Blan), lors
de sa démolition pour cause d'insalubrité. Une grande salle de la filature a ainsi été
aménagée par la ville de Lille - propriétaire du lieu - en superbe espace liturgique. Un
espace idéal pour de belles célébrations adaptées a la population de ce quartier. Les plus
anciens ont connu la filature quand elle tournait. Certaines femmes agées y ont méme
travaillé. J'en prends a témoin leur étonnement le jour ou leur lieu de travail a été inauguré
comme lieu de culte. Et on rapporte 1'expression de I'une d'entre elles qui constatait que le
lieu avait gardé son sol composé de dalles d'usine : « Eh bien, si ces dalles pouvaient parler,
elles en raconteraient des histoires ! ».

Les acteurs

11 y a beaucoup de monde, ce dimanche 13, qui se presse aux portes de 'Eglise. Beaucoup
de gens qui vivent dans les HLM ou les derniéres courées du quartier. D'abord parce que
c'est les Rameaux. Mais aussi parce que, cette année, les Rameaux tombent en méme temps
que la « Messe comme un grand feu ». Depuis une dizaine d'années, en effet, quatre ou cinq
fois dans I'année, la messe paroissiale est animée par I'ensemble des groupes et associations
qui sont présentes sur le quartier. Il y a la la JOC et la mission ouvriére, 1'aumonerie de
'enseignement public, I'association de 1'Arche, la « Maison du 60 » autour de la



3/10/

communauté des Dominicains... mais aussi la communauté Magdala qui regroupe des
personnes a la rue, plusieurs groupes de priére, et naturellement l'association « fil a fil »
(filons a la filature) qui anime beaucoup d'activités éducatives dans le quartier.

L’histoire du quartier

I1 faut dire un mot du quartier et de son histoire.

Le quartier de Moulins - ou se situe I'église Saint-Vincent de Paul - c'est le lieu historique
du Mouvement Ouvrier Lillois. Il s'est construit autour des nombreuses entreprises qui se
sont implantées dés le début de I'ére industrielle. Autrefois, de nombreux moulins y
tournaient pour presser les graines de lin et en extraire I'huile, mais tres vite c'est le textile
qui a pris le relais : filatures et tissages de lin et de coton qui ont attiré des campagnes
environnantes (et méme de la Belgique) une nombreuse population laborieuse qui
s'entassait dans de minuscules maisons en courées, construites a la hate autour des usines.
La précarité de I'emploi et des conditions de vie ont vite fait d'engendrer une grande misere.

C'est 1a que naitra le Mouvement Ouvrier lillois : caisses de secours, coopératives,
mutuelles... et bientdt le syndicat et surtout le Parti Ouvrier Frangais avec ses représentants
prestigieux: Paul LAFARGUE (gendre de Karl Marx) qui fut député de Moulins de 1891 a
1893, et Jules GUESDE ¢lu député de Roubaix. C'est aussi a Lille, dans le quartier de
Moulins, qu'a été composé, par Pierre DEGEYTER" le chant de I'Internationale.

Au fil des années, cette mémoire ouvricre s'est estompée. Les usines textiles ont fermé et
divers services ont pris place dans les locaux industriels, ainsi qu'une faculté de droit et de
sciences politiques qui s'est installée dans les locaux de I'usine Wallaert, entrainant avec elle
une population différente, avec de nombreux étudiants venus du monde entier.

Derriere la belle facade de I'Union Lilloise, sur la place centrale du quartier, s'est installé un
supermarché ! Mais la population reste majoritairement populaire avec un grand nombre de
personnes vivant la précarité. Cette mémoire historique est entretenue et épisodiquement
ravivée par un atelier mémoire... Les temps forts liturgiques peuvent aussi y contribuer.

Le récit de I’evénement

10 h 30 ont sonné. J'accueille les nombreux « pratiquants d'un jour » dans le hall d'entrée.
La, trone la vieille cloche de I'ancienne Eglise. Elle porte cette inscription significative :

« Je sonne la guerre aux taudis et a la misére ouvriere ».> Nous commengons par relire
lentement cette inscription si symbolique.

Le rappel de cette mémoire de nos aieux nous permet de situer notre démarche de ce matin
dans la longue histoire de tous ceux qui ont fait le choix de croire en la vie envers et contre
tout. Ce qui est notre cas a tous.

En effet, en nous présentant au porche de cette église, rameaux en mains, nous sommes tous
portés par un désir, un espoir... Les rameaux sont bénis et j'invite tous ceux qui le peuvent, a
ne pas partir tout de suite, mais a entrer dans I'église pour y vivre un court moment de
partage et de pricre.

Nous sommes installés en une belle assemblée circulaire, autour de 1'autel. Chacun alors est
invité a partager avec les autres ce que symbolise, pour lui, le rameau de buis qu'il tient
entre les mains. Immédiatement, le fleuve de la vie envahit 1'espace : joies et peines,

3 Inscription commandée en 1932 par le curé fondateur, 'Abbé Henri CAPON, un "abbé démocrate"



4/10/

maladies et deuils, chdmage, mal-logement peur de la violence. Des dizaines de noms
d'amis proches ou lointains sont égrenés. C'est toute la vie du quartier et les voix de toutes
les générations qui s'expriment. Nous prenons le temps d'écouter tous ceux qui veulent
prendre la parole.

Quand le silence reprend place, nous écoutons deux courts passages de la passion du Christ
: la condamnation puis la mort de Jésus.

Laisser retentir ces deux passages d'Evangile en écho a tout ce que viennent d'exprimer les
participants, ouvre une bréche dans le ciel plombé de notre société. Aprés un temps de
silence et de méditation la parole est redonnée a ceux qui le désirent :

- "A nous aussi, il nous arrive de crier avec les loups, ou d'étre complice, par notre silence,
d'une violence contre les plus fragiles, contre les Roms..."

- Et lui, I'innocent, il meurt abandonné. Pourtant, il n'a pas laché ses amis.
- Ca révolte de voir qu'on le tue, alors qu'il défend les plus petits,

- Dieu ne peut pas le lacher. Il a fait confiance jusqu'au bout !

Au fil de 1'écoute, voici que nos petits récits s'inscrivent dans le grand récit de la Paque du
Christ. Voici que nos passions humaines tressent leurs fibres avec celles de la passion du
Fils de Dieu. L’alliance est a I'ceuvre.

Chacune et chacun est alors invité a s’avancer vers la grande croix qui est placée au devant
du cheeur et a toucher de son rameau vert, le bois et I'image du corps de Jésus. Les visages
sont graves, parfois les larmes coulent, certains détachent une petite feuille de buis et y
déposent un baiser avant de la poser au pied de la croix. Les gestes sont simples, spontanés,
recueillis. Chacun d'eux exprime quelque chose d'une rencontre personnelle avec Christ.
Une rencontre au plus profond de la vie, dans toute son épaisseur humaine. Rien n'est laissé,
rien n'est ignoré, tout est assumé. A la sortie, les yeux brillent et les lévres murmurent un
merci... Parfois se glisse une parole neuve : « Je repars avec plein de courage pour moi et
tous les voisins ».

Pour ceux qui le désirent, 'eucharistie se poursuit... Et la matinée ne se termine jamais sans
un repas partagé.

Cette expérience ne peut bien se comprendre que reliée a d'autres expériences. La pratique
liturgique doit étre reliée a d'autres pratiques sociales et ecclésiales. Elle s'inscrit dans un
dynamisme plus large, composé d'actions et de formations, d'actes de solidarités et de
moments de convivialité... C'est tout un ensemble de pratiques et de temps forts qui
composent la "praxis" a partir de laquelle peut émerger une foi au Dieu de Jésus-Chrisf
créateur et libérateur d'un peuple nouveau. Les Rameaux a la filature ne se suffisent pas a
eux seuls, pour porter ce dynamisme. Et pourtant l'action liturgique, ainsi vécue et accueillie

a une grande portée symbolique : lex orandi, lex credendi !

Nous allons maintenant regarder a quelles conditions de telles pratiques peuvent devenir
lieu de rencontre du Dieu libérateur.



5/10/
Conditions d’émergence d’une foi libératrice

Je dénote six conditions. Je les emprunte a un outil d'analyse proposé par Jacques HAERS,
professeur 4 la faculté de théologie de Leuwen®*. Ce sont d'abord, pour lui, les conditions
d'émergence des différentes théologies de la Libération. Je vais essayer de les adapter a
notre propos, bien plus modeste.

Ces six conditions d'émergence sont inséparables les unes des autres. Elles peuvent
s'articuler de multiples maniéres selon les contextes différents, comme les différents
contextes historiques et continentaux dans lesquelles s'inscrivent les théologies de la
Libération.

1. Se laisser toucher par le cri des opprimés

Le lieu d'ou émerge une foi libératrice (et donc le lieu de la théologie de la libération) c'est
le cri de ceux qui souffrent. A l'origine de toute théologie de la libération il y a le coup de
cceur : on se sent pris aux tripes par le contact avec ceux qui souffrent et que notre société
libérale tient pour rien ! « Ta Un ovra, »/ pour reprendre l'expression de Saint-Paul dans sa
premicre lettre aux Corinthiens, ou : " la non-personne » pour reprendre celle de Gustavo
Gutierrez dans son livre La force historique des pauvres.”

Chaque rameau de buis est porteur d'un cri qui ne demande qu'a s'exprimer...

Ce "coup de cceur" ne reléve pas seulement du choc émotionnel. Il trouve sa racine dans le
dynamisme de I'évangile. C'est a dessein que j'utilise 1'expression « pris aux tripes », car
c'est exactement le sens du mot utilisé par les synoptiques pour désigner l'attitude de Jésus
devant les foules : I est littéralement pris aux tripes.

Pris aux tripes par le contact de ceux qui souffrent, a la suite du Christ et dans le
dynamisme de la quéte du Royaume, je veux comprendre, agir, guérir ! (« Sentir, penser,
agir » pour reprendre l'expression de Frangois aux Philippines). Or, tel geste nait donc d'une
familiarité avec les écritures et les évangiles.

I1 s'agit, de ma part, d'un geste existentiel qui saisit toute ma personne dans un engagement
« sans retour ». Il opere un déplacement structurel au sens ou il me fait prendre position
face aux structures oppressives de la société dans laquelle je vis. Le cri des pauvres nous
fait « sortir », comme nous le suggere Frangois, pour aller aux périphéries existentielles de
notre humanité.

C'est de ce mouvement-la que nait ce que 1'on appelle I'option préférentielle pour les
pauvres. Mais pour nous occidentaux, il faut, tout de suite, ajouter que cette « option » (qui
n'est pas qu'une option) ne se contente pas d'une écoute, mais qu'elle s'enracine dans une
conviction, une foi en la créativité pratique et théologique des pauvres eux-mémes. Ils
seront les premiers acteurs et les premiers auteurs de leur propre libération et de leur propre
expression de foi !

« Les pauvres ne se contentent plus de subir les injustices, mais ils luttent contre leur sort. . .
Les pauvres n'attendent plus les bras croisés des solutions qui ne viennent jamais ;

* Jacques HAERS : Conditions d'émergence de nouvelles théologies pratiques : La perspective des
théologies de la libération. In : Entre mémoire et actions, I'émergence de théologies pratiques.
NOVALIS Lumen Vitae - Bruxelles 2014.

> Cerf (Cogitatio Fidei) 1986.




6/10/

maintenant, les pauvres veulent étre acteurs de leur destin et trouver eux-mémes une
solution a leurs problémes.., (car)... les pauvres ne sont pas des étres résignés, ils savent
protester, et se révolter. » J'espere que le vent de cette protestation deviendra un orage
d'espérance.’

L"option préférentielle pour les pauvres crée donc un mouvement de solidarité, avec une
toute nouvelle conscience de ce qu'est la solidarité. La solidarité, bien au-dela de la belle
action individuelle, est d'abord la prise de conscience que nous sommes, de fait, solidaires
les uns des autres... comme sont solidaires les poutres d'une méme charpente. Aucune ne
peut tenir sans le soutien de toutes les autres. Une seule vient a tomber, c'est toute la
charpente qui est ébranlée. C'est ainsi qu'est pensée, dans I'Ancien Testament, la fidélité de
Dieu. Non pas une solidarité a sens unique mais une solidarité réciproque. C'est le choix
méme de Dieu lorsqu'il crée le monde. Ainsi vient au monde, en Dieu, une communauté de
solidarité.

Comment ne pas penser a cette parole qu'un aumonier de prison (Jean CACHOT) a un jour
entendue de la bouche d'un détenu qu'il venait visiter : « Si vous venez pour m'aider, vous
perdez votre temps. Mais si vous venez parce que vous avez compris que votre libération
est liée a la mienne, alors avangons ensemble »r.

2. Faire jouer les médiations

Deuxieéme condition : & partir du cri de I'opprimé, faire jouer les médiations. Des médiations
a deux niveaux : le recours aux analyses pour comprendre, et la recherche de stratégies pour
agir. Naturellement il s'agit du labeur des sociologues, des historiens, des économistes... Et
de tout le travail élaboré et diffusé par nos organisations ouvricres. Mais attention, ce travail
d'analyse et d'¢laboration de stratégies devra toujours étre envisagé du point de vue de celui
qui crie et qui est par terre. Du point de vue de celui qui n'est rien !

Dans le travail d'analyse, par exemple, il s'agira toujours de « changer de point de vue »
pour 'aborder du point de vue de celui qui crie.

Et pour I'élaboration des stratégies, il s'agira toujours de « changer de méthode » pour ne
jamais les penser sans les intéressés eux-mémes. Jamais pour, toujours AVEC. Le maitre
mot de I'action, c'est le dialogue.

Il n'y aura plus jamais d'analyses ni de stratégies "hors-sol", prétes a porter !

En définitive, les médiations perdent leur cceur quand elles lachent le cri, mais le cri sans
médiation demeure impuissant a changer la souffrance.

Nous avons vu combien la référence a 'histoire ouvriére du quartier de Moulins était
nécessaire pour ouvrir une perspective collective a la célébration des rameaux a la filature.
Le point d'accroche en fut la cloche. En rassemblant le peuple pour féter la victoire de la vie
sur la misére et les taudis, elle permet a chacune et chacun d'inscrire librement son petit
récit dans le grand récit de la libération de tout un peuple, dans un « nous » historique.

3. S’inscrire dans une tradition vivante

6 Pape Frangois, lors de la Rencontre mondiale des Mouvements populaires, organisée au Vatican le
28-10-2014.




7/10/

La tradition chrétienne est ici invoquée comme une puissante ressource de libération. Elle
est toujours plurielle et elle cohabite et se métisse avec beaucoup d'autres traditions. Elle est
sujette a un constant mouvement d'inculturation et donc de renouvellement.

Le génie des peuples opprimés est de renouveler en profondeur 1'expression de la foi au
Christ, pas d'abord de maniére conceptuelle mais essentiellement de maniére symbolique.
Dans son exhortation La joie de I'Evangile, le Pape Frangois a de beaux développements sur
la « piété populaire ». Il précise, en particulier, que, dans culture populaire, c'est le corps,
qui est mis en valeul, et que cela est de nature a « nourrir les potentialités relationnelles et
non pas tant les fuites individualistes " (70).

" Courir le risque de la rencontre avec le visage de l'autre, avec sa présence physique qui
interpelle, avec sa souffrance et ses demandes, avec sa joie contagieuse, dans un constant
corps a corps, La foi authentique dans le Fils de Dieu fait chair est inséparable du don de
soi, de l'appartenance a la communauté, du service, de la réconciliation avec la chair des
autres. Dans son incarnation, le Fils de Dieu nous a invités a la révolution de la tendresse "
(87).

I1 fallait étre témoin dans I'église de la filature, du long défilé de ces hommes et de ces
femmes, petits bouts de rameaux a la main avangant gravement vers f image du crucifié, et
inventant mille et une maniere de se laisser "toucher" par lui... de se laisser reconnaitre,
guérir, libérer par Lui.

En revanche, dans sa méme exhortation Francois met en garde contre un certain
christianisme qui se contente d'entretenir les aspects individuels et sentimentaux de
l'expression religieuse populaire sans se préoccuper de la promotion sociale et de la
formation des fidé¢les ... parfois méme certains le font pour obtenir des bénéfices
économiques. Cela n'a rien a voir, dit-il, avec 'authentique "piété populaire". Car celle-ci
fait exister une communauté, elle est porteuse d'une force libératrice.

Jacques HAERS parle de communauté interprétative car elle est porteuse d'une vision :
celle du Royaume de Dieu a I'ceuvre parmi les hommes, dés a présent ! Apres que Jean eut
été livré, Jésus vint en Galilée. Il proclamait I'Evangile de Dieu et disait: « Le temps est
accompli et le Régne de Dieu s'est approché, convertissez-vous et croyez a I'Evangile, "’

I1 nous faut porter un regard particulier sur le role irremplagable du récit. Le récit est «
révolutionnaire » car il porte toujours en son sein une bréche ouverte sur I'avenir. Voir la
structure du récit de Cléopas dans I'épisode des disciples d'Emmaiis dans 1'évangile de
Luc.®

4. Accueillir la vision du Royaume de Dieu

C'est au confluent des médiations et de nos traditions croyantes que nous pouvons accueillir
la vision d'un monde radicalement neuf, que les évangiles appellent Le Royaume. Cette
vision n'est pas une évasion, un « opium ». Elle est au contraire le fruit d'un double
réalisme. En utilisant les médiations, les opprimés parviennent a nommer leurs souffrances
et a articuler leur cri de maniére efficace. En creusant leurs traditions, ils trouvent les
ressources d’une vision qu'ouvre la pratique évangélique.

"Marc 1, 14-15.
§ Lluc24




8/10/

« « Je repars avec plein de courage pour moi et tous les voisins » disait en sortant, I'un des
participants des Rameaux a la filature. Qu'est-ce qui est de nature a susciter un tel courage
d'étre, sinon la vision d’un possible nouveau, 1a ou tout semblait oubli¢ et anéanti. Une
vision qui rafraichit les mémoires et qui révele de nouveaux possibles. Cette vision ne fait
pas disparaitre la souffrance comme par enchantement, elle nous donne de 1a pénétrer pour
la changer de l'intérieur en énergie libératrice. L'analyse de la souffrance se fait a partir de
la vision du Royaume de Dieu ("Croire pour comprendre" dit Gustavo Gutierrez). Et le
Royaume de Dieu se construit a partir du cri qui jaillit au milieu de la souffrance. Dans la
tension entre souffrance et vision s'inscrivent I’action et la praxis dans les pas de Jésus de
Nazareth.

« Nous chrétiens, nous attendons quelque chose de trés beau, une ligne d’action, un
programme, pourrions-nous dire, révolutionnaire. Je vous recommande vivement de le lire.
de lire les béatitudes qui sont contenues dans le chapitre 5 de saint Matthieu et 6 de saint
Luc, et de lire le passage de Matthieu 25 »°.

5. L’action matrice de la vie de foi

L’action (la praxis) est au cceur d'une foi libératrice, comme elle est au cceur de la théologie
de la Libération. La Foi ne se réduit pas a l'action naturellement. Mais I'expérience
fondatrice de l'action donne a la foi son visage le plus concret. Elle la "vérifie", elle lui
donne un corps... fragile mais réel.

L"action a une dimension théologique importante car elle permet de "dire Dieu" et de dire
l'option préférentielle de Dieu, au milieu d'un monde de souffrance sans verser dans la
mystification'’. Sans 1'action transformatrice la parole de foi est faible et peut rapidement
se transformer en évasion. L’action méme modeste, entre dans le monde de la souffrance en
le dépassant, elle donne de nouvelles ressources a 1'expérience chrétienne. Ainsi la foi
ouvre-t-elle un espace de créativité qui, se transformant en lutte pour la justice, appelle a
l'engagement de toute la personne.

6. Faire exister une communaute

En fait, cette sixiéme condition est ouverte dés le départ. L"engagement en réponse aux cris
des opprimés crée une communauté et suppose une communauté. Souvenez-vous de ce que
nous disions a propos de la solidarité, concernant Jean CACHOT et son ami détenu. L
engagement au service de ceux qui souffrent et contre ce qui fait souffrir, crée une
communauté dans laquelle les pauvres et ceux qui s'avancent avec un désir de solidarité, se
rencontrent. L"expérience d'une telle communauté nous fait mesurer I'horreur des
mécanismes d'exclusion et des structures d'exclusion. Elle fait passer de la satisfaction des
intéréts immédiats et catégoriels a la dimension universelle du combat.

" La solidarité est un mot qui ne plait pas toujours ... mais ce mot est beaucoup plus que
certains gestes de générosité ponctuels, C'est penser et agir en termes de communauté, de
priorité de la vie de tous sur l'appropriation des biens de la part de certains. C'est également
lutter contre les causes structurelles de la pauvreté, de 1'inégalité, du manque de travail, de

’ Pape Frangois, lors de la Rencontre mondiale des Mouvements populaires, organisée au Vatican le
28-07-2014

10« Action de tromper en donnant de la réalité une vision séduisante, mais fausse », définition du
dictionnaire Larousse.




9/10/

terre et de logement, de la négation des droits sociaux et du travail. C'est faire face aux
effets destructeurs de I'Empire de 'argent... La solidarité, entendue dans son sens le plus
profond, est une fagon de faire I'histoire et c'est ce que font les mouvements populaires »''

Nous nous trouvons l1a devant une conception de la communauté qui fait craquer toutes les
réductions communautaristes ! Nous nous approchons de cette réalité vivante du « vivre-
ensemble » que Robert BADINTER désigne du beau nom de "communion de destin".

Voila présentées brievement six conditions susceptibles d'ouvrir les religions populaires a la
découverte d'un Dieu libérateur. Peut-Etre peuvent-elles nous étre utiles pour envisager
'émergence de théologies de la libération dans nos contextes francophones marqués par la
« paupérisation galopante »...

I1 nous reste maintenant a envisager quelques axes prioritaires pour nourrir notre action dés
demain et dans les mois a venir. C'est la proposition des organisateurs de cette session.

Quelques axes prioritaires pour notre engagement

Pour prendre la mesure des enjeux auxquels est convié notre engagement, nous devons étre
conscients de la distance croissante qui sépare le monde de la richesse capitaliste de la
condition qui est faite aux pauvres (du Nord et du Sud).

Dans la parabole évangélique du riche et du pauvre Lazare'?, Luc parle d'un "grand abime".
Le dernier rapport de 'ONG Oxfam lance son cri d'alarme a 1'occasion du Forum
¢conomique de Davos : Les 1 % des plus riches posseédent plus que les 99 % de la
population mondiale ! C'est a partir de cette prise de conscience que nous devons penser
quelques axes d'action possibles et prioritaires.

Ces axes prioritaires, je les ai rassemblés a partir de tout ce que nous venons de dire, mais je
me suis inspiré aussi de la déclaration finale du grand rassemblement de Diaconia 2013
"Servons la Fraternité¢" qui s'est tenu & Lourdes en mai 2014 et qui a rassemblé 12 000
personnes.

Ce sont des propositions, volontairement ramassées dans des affirmations simples et bréves,

dans le but d'étre amendées et enrichies par vous cet aprés-midi, en vue d'en faire un texte
commun qui vous convienne.

Je vous fais huit propositions.

1. Partir

Ensemble sortons des citadelles du confort et de la pensée unique, pour franchir les
distances et aller a la rencontre de l'autre - I'opprimé - sur son propre terrain.

2. Changer de regard

1 Pape Frangois, lors de la Rencontre mondiale des Mouvements populaires, organisée au Vatican
le 28-07-2014
" Lucl6, 19-31.



10/10/

Ensemble, osons le changement de regard sur les plus fragiles. Abandonnons un regard qui
juge et humilie pour un regard qui libére. Refusons, en particulier tout propos a caractere
raciste et humiliant. La proximité se construit chaque jour.

3. Changer de point de vue

Ensemble, osons partir du point de vue de celui qui est par terre, pour faire nos analyses et
¢laborer nos stratégies. Jamais sans leur avis, jamais sans leur point de vue.

4. Changer de méthode

Ensemble, osons le changement d'attitude au sein de nos communautés et de nos
associations. Adoptons résolument le principe de Nelson MANDELA: « Tout ce que vous
faites pour moi, sans moi, vous le faites contre moi ». Adoptons la posture du compagnon.

5. Changer le vivre ensemble

Ensemble osons la convivialité. Accueillons toutes les occasions de faire la féte, de faire
table commune et de nous réjouir. L’action et la féte partagées font de nous "un peuple".

6. Changer notre lecture de I’Evangile

Ensemble, osons lire et accueillir les évangiles avec les opprimés, en prenant soin de situer
les textes dans leur contexte. Apprenons un langage, des images, des symboles communs
qui nous permettront de les savourer et de les célébrer dans la joie.

7. Changer la politique

Ensemble, osons le changement de politiques publiques, du local a I’international. Refusons
de dénigrer la politique et travaillons a la renouveler de l'intérieur, pour qu'elle prenne en
compte et associe les plus fragiles, ceux qui se sentent oubliés et qu'elle se mette a leur
écoute.

8. Changer nos modes de vie

Ensemble, osons le changement de nos modes de vie, pour respecter la création ou les liens
humains sont premiers et préserver I'avenir des générations futures.gg

La Foi d’un peuple. n. 173. Avril 2015



Séminaire Spong-résurrection - séance n° 4 - 13-12-2017
Fiche préparatoire pour la séance n° 5 (17-01-18) — ch. 14 et 15 - Loic de Kerimel

Seuls les points 1. et 2. portent sur les ch. au programme de la séance (ch. 14 et 15). Les
formulations en sont volontairement générales. La discussion du 17-01 commencera par la :
CHACUN Y DIRA CE QUI EST POUR LUI ESSENTIEL DANS CES DEUX CH.

Les points suivants (3. a 6.) tirent une nouvelle fois parti des remarques de Noél sur les ch. 9
et 10 : leur caractére décisif tient a ce qu’ils permettent de bien saisir la dynamique du livre
et de réfléchir a I'expérience que le lecteur est invité a faire. A mi-parcours, ces points sont
donc une INVITATION A FAIRE UNE SORTE DE « BILAN D’ETAPE ». Méme si cela peut faire
Pobjet d’'un deuxiéme temps dans la discussion du 17-01, chacun-e est encouragé-e a faire
ce bilan PAR ECRIT et a le transmettre dés a présent a I’équipe animatrice. Cela permettra
d’un part d’y revenir dans les séances suivantes et d’autre part, en prévision de la journée
du 16-05-18, de communiquer a Gérard Billon un « état des lieux » de notre travail.

LK

1. Pour la lecture du ch. 14, il est utile d’avoir en téte la géographie (mais aussi I'histoire) de la
région. Cela permet de mieux comprendre I'importance de la Galilée dans I'expérience
faite par les disciples. PRECISER.

PALESTINE
DU NOUVEAU TESTAMENT

e
0 10 20 30Km.

R A N D F

2. Pour la lecture du ch. 15, il est bon de se pénétrer de ses toutes derniéres lignes (p. 212) :
« L'événement qui convainquit les premiers chrétiens de cette vérité (“Le crucifié est
vivant”) se passa en Galilée et Simon fut le premier a entrevoir cette vérité. » PRECISER.

3. Comme Noél I'a rappelé a propos des ch. 9 (« un nouveau point de départ ») et 10 (« les
images de l'interprétation primitive »), il est important d’avoir en téte la dynamique du livre
pour situer précisément la place et la fonction de ces chapitres 14 et 15. Cela doit permettre :
3.1. de comprendre ce que JSS veut dire quand il dit

3.1.1. p. 124 : « J’ai maintenant l'intention d’inverser le processus que j'ai employé
jusqu’a présent dans ce livre... » PRECISER.



3.1.2. p. 132 : « Dans cette partie du livre [la troisiéme] je veux analyser les principales

images a travers lesquelles Jésus a été interprété. » PRECISER.
3.2. et, surtout, de repérer le theme fortement unificateur de I'eschatologie dans la

réflexion sur I’expérience faite par les disciples aprés la passion et la mort de Jésus :

3.2.1. p. 132 : « Les martyrs fidéles a Dieu [...] commenceérent a faire entrer la question
de justice dans le concept juif de vie aprés la mort. » PRECISER.

3.2.2. p. 136 : « Salut, eschatologie, attente d’une apocalypse et action assumée pour
autrui ont commencé a se rejoindre... » PRECISER.

De méme, il faut avoir bien présent a I’esprit les deux « schémes de pensée » (Léon-Dufour)
ou les « deux traditions » (Smith) ou les deux « types de christologie » (Marie-Noélle) par
lesquels on a tenté de rendre « I'expérience de Paques »

4.1. Le schéme Galilée-disparition-assomption + tombeau vide-traditions de femmes
(Smith, Nouvelle visite au tombeau vide, p. 14) + verbe au passif « il a été ressus-
cité » (Spong, p. 65). Voir p. 195 : « Une Galilée ou il n’y a ni tombeau, ni ensevelissement,
voila le cadre que je retiens pour Paques. » PRECISER.

4.2. Le scheme Jérusalem-apparition-résurrection + personnages masculins (Smith, ibid.)
+ verbe a Pactif « il est ressuscité » (Spong, p. 98-99). lbid., p. 195 : « Je ne peux plus
tenir I’histoire du tombeau vide et tous les détails qui I’entourent, y compris le cadre de
Jérusalem, pour autre chose qu’un ajout légendaire tardif au récit de la foi. » PRECISER.

Peut-étre, avec cela, y a-t-il moyen d’approcher de plus prés la difficile mais décisive question

soulevée dans les séances précédentes au sujet d’un propos maintes fois repris par JSS.

5.1. Par exemple :

5.1.1. p. 124 : « Paques, pour moi, est éternel, subjectif, mythique, non historique et
non physique. Pourtant, PAques est aussi pour moi une réalité. Comment une
réalité peut-elle n’étre ni physique ni historique ? » Rappel : le titre du livre est bien « La
résurrection : mythe ou réalité ? »

5.1.2. p. 158 : « Je pense que Paques est réel, mais que ce n’est pas un événement
qui se situe dans I'histoire humaine. C’est en définitive, la révélation de qui est Dieu,
vue a travers le prisme de Jésus par ceux d’entre nous qui vivent véritablement dans
I’histoire. Paques devient pour nous une invitation atemporelle a entrer dans la
signification de Dieu en vivant pour les autres, sans attendre de contrepartie, en aimant
sans compter quel qu’en soit le prix. Quand nous faisons cela, nous sommes des
étres pascals, et la résurrection devient réelle. »

5.1.3. p. 198-199 : « Il n’y a pas le moindre mot attribué a Jésus ni un seul verset du récit
évangélique qui ait été écrit avant la résurrection [...]. Il y a toujours un aspect
atemporel dans le langage des évangiles. »

5.2. QU’EST-CE QU’UNE REALITE NON-HISTORIQUE, ATEMPORELLE ? EN QUOI
PAQUES EST-IL UNE REALITE DE CE TYPE ? QUELLES EXPERIENCES UN HUMAIN
EN TANT QUE TEL PEUT-IL AVOIR DE CE TYPE DE REALITE ? EN QUOI, AU FOND,
EST-IL HUMAINEMENT IMPOSSIBLE DE S’EN PASSER ?

Peut-étre aussi, du coup, pouvons-nous étre un peu plus précis dans la compréhension de
notre propre foi et de ses rapports avec l'intelligence. Joseph Moingt soutient que nous
devons étre a la fois « confessants et critiques ». Comme le rapportait Paul lors de la premiére
séance, a l'objection de celui qui craignait que I’étude de la Bible ne mette sa foi en péril,
Jean-Louis Ska répondait : « Dans ce cas, il faut étudier davantage. »

6.1. A la fin du ch. 11 et de son étude sur I'épitre aux Hébreux, JSS propose (p. 145) une
profession de foi et conseille a ses lecteurs de « regarder Jésus a travers I'optique du
Livre des Hébreux. Il vous transportera au-dela de la simple croyance en la
résurrection : il vous fera vivre la résurrection. » PRECISER.

6.2. De méme, a la fin du ch. 9, p. 124, Noél le notait déja, JSS dit « étre quelqu’un qui
aspire a ce que I’Eglise soit vivante, dynamique, réformée, non pas sur la défensive
pour défendre I'indéfendable, mais capable de se voir comme la communauté a travers
laquelle Dieu peut étre connu. » PRECISER.



