
	
   1	
  

Patrick	
  Royannais	
  –	
  Conversation	
  –	
  Le	
  Mans	
  –	
  17	
  novembre	
  2015	
  
	
  
	
  

	
  
Quel	
   avenir	
  pour	
   l’Evangile	
  dans	
  nos	
   sociétés	
  déchristianisées	
  ?	
  Tout	
   le	
  monde,	
  

parmi	
  nous,	
  sera	
  d’accord	
  pour	
  dire	
  que	
  nous	
  avons	
  quelque	
  chose	
  à	
  faire	
  pour	
  l’avenir	
  
de	
   l’Evangile	
   dans	
   nos	
   sociétés.	
   Mais	
   quoi	
  ?	
   Il	
   est	
   vrai	
   qu’une	
   des	
   réponses	
   qu’on	
   a	
  
beaucoup	
   entendue	
   est	
  :	
   «	
  nouvelle	
   évangélisation	
  »,	
   laquelle	
   apparaît	
   assez	
   souvent	
  
comme	
  une	
  reconquête.	
  Je	
  n’y	
  crois	
  pas.	
  Je	
  ne	
  crois	
  pas	
  que	
  cela	
  soit	
  possible	
  d’un	
  simple	
  
point	
  de	
  vue	
  sociologique,	
  et	
  pas	
  d’abord	
  théologique.	
  Dès	
  lors	
  que	
  nos	
  sociétés	
  ont	
  fait	
  
l’expérience	
  d’être	
  sorties	
  de	
  la	
  civilisation	
  première,	
  c’est	
  fini	
  :	
  les	
  choses	
  ne	
  s’imposent	
  
plus	
  d’en	
  haut.	
  

Durant	
  six	
  ou	
  sept	
  ans	
  je	
  suis	
  allé	
  enseigner	
  à	
  Madagascar	
  une	
  douzaine	
  de	
  fois	
  un	
  
mois.	
  Société	
   traditionnelle	
  s’il	
  en	
  est.	
  Tout	
   le	
  monde	
  est	
  convaincu	
  que	
   les	
  malgaches	
  
sont	
  des	
  gens	
  religieux	
  et	
  qu’il	
  ne	
  peut	
  pas	
  y	
  avoir	
  d’athéisme	
  à	
  Madagascar.	
  Sauf	
  que	
  la	
  
société	
  évolue	
  très	
  vite,	
  dix	
  fois,	
  vingt	
  fois	
  plus	
  vite	
  que	
  chez	
  nous.	
  Nous,	
  ici,	
  sommes	
  déjà	
  
déboussolés.	
  Imaginez	
  ce	
  que	
  cela	
  peut	
  représenter	
  là-­‐bas.	
  L’indifférence	
  religieuse,	
  pas	
  
tout	
  de	
  suite	
  l’athéisme,	
  frappe.	
  C’est	
  une	
  évidence.	
  Les	
  séminaristes	
  que	
  j’avais	
  en	
  cours	
  
et	
  qui	
  avaient	
  un	
  peu	
  d’activité	
  pastorale	
  me	
  disaient	
  :	
  dès	
  qu’ils	
  ont	
  quinze	
  ans,	
   ils	
  ne	
  
viennent	
   plus	
   à	
   l’Eglise.	
   C’est	
   à	
   Madagascar.	
   Pas	
   à	
   Tana	
   en	
   plus,	
   mais	
   Fianarantsoa.	
  
Deuxième	
   ville,	
   pas	
   aussi	
  marquée	
   par	
   la	
  modernité.	
   Même	
   là	
   c’est	
   une	
   évidence,	
   les	
  
jeunes	
  n’y	
  vont	
  plus.	
  Ce	
  n’est	
  plus	
  l’ancien	
  qui	
  sait	
  –	
  chez	
  nous	
  ça	
  fait	
  longtemps	
  qu’on	
  vit	
  
ainsi,	
  68	
  en	
  marque	
  la	
  généralisation.	
  Et	
  encore,	
  quand	
  on	
  regarde	
  comment	
  De	
  Gaulle,	
  	
  
voire	
   Pompidou	
   parlent	
  :	
   on	
   se	
   dit	
   comment	
   c’est	
   possible	
   qu’un	
   président	
   de	
   la	
  
République	
  s’adresse	
  comme	
  cela	
  aux	
  français,	
  il	
  y	
  a	
  quarante	
  ans.	
  Il	
  n’y	
  a	
  plus	
  l’ancien	
  
ou	
  la	
  personne	
  qui	
  a	
  l’autorité	
  et	
  qui	
  dit	
  :	
  il	
  faut	
  faire	
  ça	
  parce	
  que	
  c’est	
  moi	
  qui	
  te	
  le	
  dis.	
  

Les	
  parents	
  sont	
  chrétiens	
  mais	
  les	
  enfants	
  ne	
  le	
  sont	
  pas.	
  Vous	
  avez	
  connu	
  cela,	
  
et	
   vous	
   connaissez	
   cela.	
   Et	
   combien	
   culpabilisent,	
   se	
   font	
   un	
   problème	
   de	
   cette	
   non-­‐
transmission	
   de	
   la	
   foi	
  :	
  ils	
   n’ont	
   pas	
   su	
   faire,	
   ils	
   ont	
   mal	
   fait.	
   Peut-­‐être	
   que	
  
fondamentalement,	
  désormais,	
  être	
  chrétien,	
  c’est	
  comme	
  dit	
   l’Evangile	
  :	
  «	
  Deux	
  seront	
  
pris,	
  un	
  sera	
  laissé	
  ».	
  J’entends	
  être	
  chrétiens	
  non	
  à	
  cause	
  des	
  valeurs,	
  ou	
  à	
  cause	
  de	
  la	
  
société.	
  Il	
  s’agit	
  de	
  gens	
  qui	
  ont	
  un	
  petit	
  peu	
  rencontré	
  Jésus.	
  Même	
  si	
  on	
  ne	
  sait	
  pas	
  trop	
  
ce	
  que	
  cela	
  veut	
  dire.	
  Et	
  dans	
  une	
  famille,	
  on	
  ne	
  sait	
  pas	
  pourquoi,	
  il	
  y	
  a	
  en	
  a	
  qui	
  ont	
  un	
  
petit	
  peu	
   rencontré	
   Jésus	
  et	
  pour	
  d’autres	
   cela	
  ne	
   fait	
  pas	
   sens.	
  Pourquoi	
   fait-­‐on	
  cette	
  
rencontre	
  ?	
  Je	
  ne	
  suis	
  pas	
  sûr	
  de	
  pouvoir	
  répondre	
  à	
  cette	
  question…	
  

Mon	
   point	
   de	
   départ	
  :	
   on	
   ne	
   fera	
   pas	
   machine	
   arrière,	
   ce	
   n’est	
   pas	
   possible.	
  
Certains	
  	
  disent	
  :	
  il	
  y	
  a	
  le	
  retour	
  du	
  religieux.	
  De	
  fait,	
  si	
  on	
  veut,	
  d’un	
  certain	
  point	
  de	
  vue.	
  
Je	
  dis	
  :	
  le	
  retour	
  du	
  religieux	
  n’est	
  pas	
  le	
  retour	
  de	
  l’Evangile,	
  ce	
  n’est	
  pas	
  la	
  même	
  chose.	
  
Du	
  coup,	
  le	
  retour	
  du	
  religieux	
  ne	
  prouve	
  rien.	
  On	
  sait	
  faire	
  plus	
  ou	
  moins	
  du	
  sacré.	
  Est-­‐
ce	
  que	
  ça	
  marche	
  ?	
  Ce	
  n’est	
  pas	
  sûr.	
  Je	
  note	
  que	
  beaucoup	
  de	
  ceux	
  qui	
  pensent	
  que	
  l’on	
  
peut	
   faire	
  quelque	
   chose	
  d’un	
  point	
  de	
  vue	
  quantitatif,	
   c’est	
   aussi	
   certains	
  milieux	
  qui	
  
jusqu’à	
   récemment	
   étaient	
   encore	
   assez	
   protégés	
   contre	
   la	
   déchristianisation,	
   contre	
  
l’ébranlement,	
  la	
  mobilité	
  des	
  pensées,	
  des	
  structures.	
  A	
  partir	
  du	
  moment	
  où	
  même	
  ces	
  
familles-­‐là	
  sont	
  touchées,	
  ça	
  change	
  le	
  discours.	
  Je	
  pense	
  d’ailleurs	
  que	
  l’ampleur	
  de	
  ce	
  
qui	
  s’est	
  passé	
  autour	
  du	
  mariage	
  gay	
  est	
  largement	
  dû	
  à	
  une	
  panique.	
  Une	
  partie	
  de	
  la	
  
population	
  a	
  été	
  paniquée	
  parce	
  qu’elle	
  ne	
  maîtrisait	
  plus	
  ce	
  qui	
  se	
  passait	
  alors	
  qu’à	
  peu	
  	
  
près	
  jusqu’à	
  maintenant,	
  elle	
  avait	
  maîtrisé.	
  	
  

Donc,	
   je	
   ne	
   crois	
   pas	
   que	
   la	
   nouvelle	
   évangélisation	
   ce	
   soit	
   une	
   question	
   de	
  
reprendre	
  du	
  terrain,	
  des	
  parts	
  de	
  marché.	
   	
  Si	
  ça	
  ne	
  veut	
  pas	
  dire	
  cela,	
  est-­‐ce	
  que	
  cela	
  



	
   2	
  

veut	
   dire	
   qu’il	
   n’y	
   a	
   rien	
   à	
   faire	
  ?	
   Non,	
   parce	
   que	
   de	
   toute	
   façon,	
   l’évangélisation	
   est	
  
toujours	
   nouvelle.	
   Il	
   faut	
   recommencer	
   à	
   chaque	
   génération.	
   Ce	
   n’est	
   pas	
   évident.	
   On	
  
parle	
  d’un	
  pays	
  chrétien.	
  Je	
  ne	
  vois	
  pas	
  comment	
  un	
  pays	
  peut	
  être	
  chrétien.	
  Un	
  pays	
  ne	
  
croit	
   pas	
   en	
   Jésus,	
   c’est	
   impossible.	
   Ce	
   sont	
   toujours	
   des	
   communautés	
   qui	
   sont	
  
chrétiennes,	
  des	
  communautés	
  de	
  chair	
  et	
  d’os.	
  Dès	
  lors,	
  c’est	
  toujours	
  à	
  recommencer.	
  
Comme	
  l’éducation.	
  Quelques-­‐uns	
  parmi	
  vous	
  sont	
  ou	
  ont	
  été	
  professeurs	
  et	
  connaissent	
  
les	
  difficultés	
  de	
  l’Education	
  Nationale	
  ou	
  de	
  l’Enseignement	
  Catholique	
  aujourd’hui	
  :	
  la	
  
transmission	
   des	
   savoirs	
   y	
   représente	
   epsilon,	
   un	
   petit	
   pourcentage	
   du	
   travail	
   du	
  
professeur.	
   Le	
   travail	
   du	
   professeur	
   ce	
   n’est	
   pas	
   d’abord	
   la	
   transmission	
   des	
  
connaissances.	
  De	
  toute	
  façon	
  la	
  transmission	
  des	
  connaissances	
  est	
  désormais	
  l’affaire	
  
de	
   nos	
   machines	
   –	
   certes,	
   il	
   faudra	
   apprendre	
   à	
   se	
   servir	
   des	
   machines,	
   mais	
   la	
  
connaissance	
   est	
   là,	
   disponible.	
   La	
   transmission	
   des	
   connaissances	
   n’est	
   plus	
   le	
  
problème	
  de	
  l’éducation.	
  

Dans	
   ces	
   conditions,	
   qu’est-­‐ce	
   que	
   nous	
   avons	
   à	
   faire	
  ?	
   Annoncer	
   l’Evangile	
   et	
  
annoncer	
  l’Evangile	
  c’est	
  toujours	
  à	
  recommencer.	
  Y	
  compris	
  pour	
  nous	
  qui	
  prétendons	
  
l’avoir	
  reçu.	
  Chaque	
  matin	
  nous	
  sommes	
  censés	
  remettre	
  l’ouvrage	
  sur	
  le	
  métier.	
  Parce	
  
que	
   nous	
   n’en	
   avons	
   pas	
   fini	
   de	
   notre	
   propre	
   conversion.	
   L’évangélisation,	
   oui,	
   est	
  
forcément	
  nouvelle.	
  Pour	
  moi,	
  c’est	
  un	
  pléonasme.	
  Si	
  Evangile	
  signifie	
  «	
  bonne	
  nouvelle	
  »	
  
–	
   ce	
   n’est	
   pas	
   tout	
   à	
   fait	
   vrai	
   mais	
   pas	
   faux	
   non	
   plus	
   :	
   «	
  bonne	
   annonce	
  »,	
   «	
  bon	
  
message	
  »,	
  angelos	
   –	
  si	
   on	
   traduit	
   par	
   bonne	
  nouvelle,	
   comme	
  on	
   le	
   fait	
   souvent,	
   il	
   ne	
  
faut	
  pas	
  s’étonner	
  que	
  la	
  bonne	
  nouvelle	
  soit	
  toujours	
  nouvelle.	
  Si	
  elle	
  n’est	
  pas	
  nouvelle	
  
c’est	
   que	
   ce	
   n’est	
   plus	
   l’Evangile	
   et	
   il	
   y	
   a	
   un	
   problème.	
   L’évangélisation	
   c’est	
   toujours	
  
nouveau,	
  à	
  recommencer.	
  Ici	
  on	
  n’est	
  pas	
  dans	
  une	
  logique	
  de	
  reconquête.	
  On	
  est	
  dans	
  la	
  
logique	
  même	
  de	
  l’Evangile.	
  	
  

Qu’est-­‐ce	
  que	
  nous	
  avons	
  à	
   faire	
  si	
   ce	
  n’est	
  pas	
   regagner	
  des	
  parts	
  de	
  marché	
  ?	
  
Plusieurs	
   choses.	
   Pourquoi	
   sommes-­‐nous	
   croyants	
  ?	
   Il	
   faudrait	
   qu’on	
   le	
   sache,	
   cela	
  
pourrait	
   nous	
   aider	
   pour	
   évangéliser.	
   Souvent	
   la	
   question	
   est	
  :	
   à	
   quoi	
   ça	
   sert	
   d’être	
  
chrétien	
  ?	
  Je	
  réponds	
  :	
  à	
  rien.	
  Cette	
  réponse	
  est	
  intempestive,	
  insupportable.	
  Dans	
  notre	
  
société,	
   les	
   choses	
   qui	
   ne	
   servent	
   à	
   rien	
   ne	
   valent	
   rien.	
   Et	
   justement,	
   je	
   trouve	
   que	
   si	
  
nous	
  sommes	
  les	
  prophètes	
  de	
  la	
  gratuité,	
  nous	
  tenons	
  un	
  rôle,	
  il	
  n’y	
  a	
  pas	
  grand	
  monde	
  
qui	
  tienne	
  ce	
  rôle	
  dans	
  la	
  société.	
  Déjà	
  là,	
  on	
  sert	
  à	
  quelque	
  chose	
  –	
  alors	
  que	
  je	
  viens	
  de	
  
dire	
  qu’on	
  ne	
  sert	
  à	
  rien	
  !	
  	
  

A	
   quoi	
   cela	
   sert-­‐il	
   d’être	
   chrétien	
  ?	
   Certains	
   estiment	
   que	
   ça	
   les	
   tient	
   dans	
   une	
  
certaine	
  morale	
  qu’ils	
  n’auraient	
  pas	
  autrement.	
  C’est	
  du	
  moins	
  ce	
  qu’on	
  m’a	
  raconté	
  à	
  
Madagascar	
  et	
  je	
  veux	
  bien	
  le	
  croire.	
  Dans	
  un	
  récent	
  n°	
  des	
  RSR	
  sur	
  le	
  judaïsme	
  et	
  il	
  y	
  un	
  
rabbin	
  qui	
  parle	
  de	
  la	
  responsabilité	
  que	
  les	
  juifs	
  ont	
  de	
  porter	
  la	
  Torah.	
  Peut-­‐être	
  n’ai-­‐je	
  
pas	
   bien	
   compris	
   ce	
   qu’est	
   la	
   Torah.	
   C’est	
   possible.	
   Mais	
   si	
   la	
   Torah	
   c’est	
   l’impératif	
  
moral,	
  l’impératif	
  éthique,	
  certes	
  au	
  nom	
  du	
  Dieu	
  trois	
  fois	
  saint,	
  alors	
  là	
  je	
  suis	
  kantien	
  :	
  
je	
  n’ai	
  pas	
  besoin	
  de	
  la	
  Torah,	
  de	
   l’Evangile	
  pour	
  m’informer	
  de	
  ce	
  que	
  je	
  dois	
   faire	
  ou	
  
non.	
  (De	
  fait,	
  la	
  Torah	
  est	
  non	
  seulement	
  l’impératif	
  éthique,	
  mais	
  le	
  respect	
  de	
  tous	
  les	
  
commandements.)	
   Je	
   crois	
  que	
   la	
  morale,	
   ce	
  n’est	
  pas	
  une	
  histoire	
  qui	
  nous	
  est	
  dictée	
  
par	
  Dieu.	
  Dieu	
  n’est	
  pas	
  contre	
  la	
  morale.	
  La	
  morale,	
  ça	
  nous	
  est	
  dicté,	
  comme	
  dit	
  Kant,	
  
par	
   quelque	
   chose	
   qui	
   s’impose	
   à	
   nous,	
   un	
   impératif	
   catégorique	
  :	
   ça	
   s’impose	
  
absolument	
  au	
  nom	
  de	
  la	
  conscience	
  humaine.	
  

Et	
  d’ailleurs	
  nous	
  le	
  remarquons	
  tout	
  le	
  temps.	
  Des	
  gens	
  viennent	
  en	
  préparation	
  
baptême-­‐mariage.	
   J’imagine	
   qu’il	
   y	
   a	
   parmi	
   vous	
   des	
   gens	
   qui	
   participent	
   ou	
   qui	
   ont	
  
participé	
   à	
   ce	
   genre	
   d’activité	
   dans	
   les	
   paroisses.	
   Nous	
   recevons	
   plein	
   de	
   monde.	
  
Pourquoi	
   faites-­‐vous	
   baptiser	
   votre	
   enfant	
  ?	
  On	
   a	
   à	
   peu	
   près	
   toutes	
   les	
   fois	
   droit	
   à	
  :	
  
«	
  Pour	
  lui	
  transmettre	
  des	
  valeurs.	
  »	
  Alors,	
  vous	
  avez	
  des	
  amis	
  qui	
  ne	
  sont	
  pas	
  croyants	
  ?	
  



	
   3	
  

–	
  Oui.	
   –	
  Ils	
   ne	
   transmettent	
   pas	
   de	
   valeurs	
   à	
   leurs	
   enfants	
  ?	
   –	
  Si.	
   –	
  Et	
   par	
   hasard,	
   les	
  
valeurs	
  qu’ils	
  transmettent	
  à	
   leurs	
  enfants,	
  ce	
  ne	
  serait	
  pas	
  exactement	
  les	
  mêmes	
  que	
  
les	
  vôtres,	
  chrétiens	
  qui	
  faites	
  baptiser	
  votre	
  enfant	
  pour	
  transmettre	
  des	
  valeurs	
  ?	
  –	
  Si,	
  
ce	
  sont	
  les	
  mêmes.	
  –	
  Alors	
  pourquoi	
  faites	
  vous	
  baptiser	
  votre	
  enfant	
  ?	
  

Il	
  y	
  a	
  des	
  gens	
  qui	
  estiment	
  –	
  cela	
  pourrait	
  être	
  un	
  débat	
  –	
  qu’il	
  n’est	
  pas	
  sûr	
  que	
  
la	
  morale	
   s’impose	
   ainsi.	
   Je	
   n’en	
   sais	
   rien.	
  Moi,	
   j’ai	
   tendance	
   à	
   penser	
   que	
   l’impératif	
  
moral	
   a	
   sans	
   doute	
   des	
   relations	
   avec	
   l’Evangile	
   mais,	
   ce	
   n’est	
   pas	
   pour	
   l’impératif	
  
éthique	
  que	
  nous	
  sommes	
  chrétiens,	
  je	
  ne	
  le	
  crois	
  pas.	
  	
  

Pourquoi	
  est-­‐on	
  chrétien	
  ?	
  Pour	
  témoigner	
  qu’il	
  y	
  a	
  des	
  choses	
  qui	
  ne	
  servent	
  à	
  
rien	
   et	
   que	
   ce	
   sont	
   peut-­‐être	
   les	
   choses	
   les	
   plus	
   importantes.	
   Tout	
   le	
   monde	
   a	
  
l’expérience	
  de	
  cela.	
  Parce	
  que	
  tout	
  le	
  monde,	
  d’une	
  façon	
  ou	
  d’un	
  autre,	
  connaît	
  un	
  petit	
  
peu	
   l’amitié,	
   l’amour,	
   la	
  solidarité	
  autour	
  de	
   lui.	
  Tout	
   le	
  monde	
  a	
  déjà	
   l’expérience	
  que	
  
ces	
  choses	
  qui	
  ne	
  servent	
  à	
  rien	
  sont	
  les	
  choses	
  les	
  plus	
  importantes.	
  On	
  peut	
  renvoyer	
  
au	
   théologien	
   luthérien	
   Eberhard	
   Jüngel	
   qui	
   a	
   écrit	
   deux	
   volumes	
   –	
   le	
   premier	
   est	
  
philosophiquement	
  un	
  peu	
  technique	
  –	
  il	
  y	
  a	
  trente	
  ans	
  :	
  Dieu,	
  mystère	
  du	
  monde.	
  Il	
  dit	
  :	
  
Dieu	
  n’est	
  pas	
  nécessaire.	
  Cela	
  ne	
  veut	
  pas	
  dire	
  qu’il	
  est	
  optionnel	
  ou	
  facultatif	
  ou	
  sans	
  
intérêt.	
  Il	
  forge	
  l’expression	
  :	
  «	
  Il	
  est	
  plus	
  que	
  nécessaire	
  ».	
  Je	
  n’aime	
  pas	
  bien	
  parce	
  que	
  
ces	
   superlatifs	
   sont	
   toujours	
   très	
   dangereux	
   pour	
   parler	
   de	
   Dieu.	
   C’est	
   toujours	
   plus,	
  
Dieu	
  :	
  il	
  n’est	
  pas	
  sûr	
  que	
  ce	
  soit	
  très	
  bien.	
  Ceci	
  dit,	
  je	
  crois	
  que	
  c’est	
  chez	
  lui	
  que,	
  pour	
  la	
  
première	
   fois,	
   j’ai	
   trouvé	
   l’idée	
   que	
   le	
   nécessaire	
   pour	
   parler	
   de	
   Dieu,	
   ça	
   ne	
   va	
   pas.	
  
D’ailleurs,	
  nous	
  serions	
  des	
  hommes	
  de	
  l’antiquité,	
  comme	
  Aristote,	
  nous	
  saurions	
  que	
  la	
  
l’utilité,	
  c’est	
   la	
  définition	
  de	
  l’outil.	
  Or	
  Dieu	
  est	
  tout	
  sauf	
  un	
  outil.	
  Dieu	
  n’est	
   jamais	
  un	
  
moyen	
  pour	
  le	
  but.	
  Par	
  définition	
  le	
  but	
  ne	
  sert	
  à	
  rien	
  puisque,	
  au	
  contraire,	
  tout	
  sert	
  à	
  
aller	
  au	
  but.	
  Et	
  le	
  but	
  ne	
  sert	
  à	
  rien.	
  Avoir	
  atteint	
  le	
  but,	
  c’est	
  avoir	
  atteint	
  la	
  perfection,	
  la	
  
sagesse,	
  et	
  il	
  n’y	
  a	
  rien	
  de	
  plus.	
  Ici,	
  je	
  suis	
  dans	
  une	
  logique	
  terriblement	
  traditionnelle,	
  
selon	
  l’Antiquité.	
  

Je	
  mets	
  le	
  doigt,	
  quand	
  je	
  parle	
  comme	
  cela,	
  sur	
  la	
  modernité	
  ou	
  une	
  modernité.	
  
Je	
   trouve	
   qu’un	
   certain	
   nombre	
   de	
   nos	
   petits	
   soldats	
   de	
   la	
   nouvelle	
   évangélisation	
  
qu’assez	
   spontanément	
  nous	
   appelons	
   «	
  tradis	
  »,	
   ne	
   sont	
   en	
   fait	
   pas	
  du	
   tout	
   tradis,	
   ils	
  
sont	
   hyper-­‐modernes.	
   S’ils	
   connaissaient	
   la	
   tradition,	
   ils	
   ne	
   se	
   positionneraient	
   pas	
  
comme	
  ils	
  le	
  font.	
  

Evidemment	
  Dieu,	
  ça	
  ne	
  sert	
  à	
  rien.	
  Lisez	
  St	
  Thomas	
  d’Aquin.	
  Prétendre	
  que	
  Dieu,	
  
ça	
  sert	
  à	
  quelque	
  chose,	
  c’est	
  en	
  faire	
  un	
  moyen	
  en	
  vue	
  d’une	
  fin.	
  C’est	
  en	
  faire	
  une	
  idole.	
  
Si	
   vous	
   faites	
   de	
   la	
   bonne	
   théologie,	
   évidemment	
   Dieu,	
   ça	
   ne	
   sert	
   à	
   rien.	
   Cela	
   ne	
   fait	
  
aucun	
  problème.	
  Sauf	
  quand	
  on	
  est	
  sorti	
  de	
  ce	
  monde	
  antique.	
  Je	
  vous	
  accorde	
  qu’on	
  ne	
  
pense	
  plus	
  du	
   tout	
   comme	
  cela.	
  Notre	
   culture	
  de	
   l’utilité	
  nous	
  apporte	
   certes	
  plein	
  de	
  
choses,	
  mais,	
  au	
  nom	
  de	
  l’Evangile,	
  on	
  peut	
  peut-­‐être	
  imaginer	
  que	
  la	
  vie	
  est	
  autre	
  chose	
  
que	
   cela.	
   Voilà	
   le	
   sens	
   de	
  mon	
   expression	
   qui	
   développe	
   quelque	
   chose	
   du	
   côté	
   de	
   la	
  
grâce.	
  	
  

Grâce	
  :	
   il	
   faut	
  prendre	
  ce	
  mot	
  dans	
  toutes	
  ses	
  acceptions.	
  La	
  grâce,	
  c’est	
  d’abord	
  
peut-­‐être	
  ce	
  qui	
  se	
  passe	
  avec	
  une	
  danseuse	
  :	
  grâce,	
   légèreté,	
  beauté.	
  Tout	
  ce	
  qu’on	
  ne	
  
peut	
   pas	
   attraper,	
   qui	
   est	
   là	
   quand	
   même,	
   qu’on	
   ne	
   peut	
   pas	
   thésauriser,	
   comme	
   la	
  
manne.	
  La	
  grâce,	
  c’est	
  aussi	
  la	
  bonté,	
  l’état	
  de	
  grâce.	
  Le	
  président	
  de	
  la	
  République	
  ou	
  le	
  
roi	
  qui	
   fait	
  grâce.	
  La	
  grâce,	
  c’est	
   le	
  remerciement	
  :	
  rendre	
  grâce.	
  C’est	
  bien	
  sûr	
  aussi	
   la	
  
gratuité.	
   Tout	
   cela	
   joue	
   dans	
   le	
   mot	
   grâce,	
   que	
   j’emploie	
   aussi	
   peut-­‐être	
   au	
   sens	
  
théologique,	
   (mais	
  pas	
   comme	
  un	
  gros	
  mot,	
   un	
  mot	
   technique	
  dont	
  on	
  ne	
   sait	
  plus	
   ce	
  
qu’il	
  signifie)	
  Dieu	
  lui-­‐même	
  en	
  tant	
  qu’il	
  se	
  donne.	
  Dieu	
  ne	
  donne	
  pas	
  des	
  choses.	
  Il	
  ne	
  
donne	
  même	
  pas	
  l’eucharistie.	
  	
  



	
   4	
  

(Ça	
   fait	
   partie	
   des	
   choses	
   qui	
   reviennent,	
   qui	
   sont	
   curieuses.	
   On	
   fait	
   action	
   de	
  
grâce	
   après	
   la	
   communion,	
   action	
   de	
   grâce	
   après	
   l’action	
   de	
   grâce,	
   c’est	
   curieux.	
  
L’eucharistie,	
   c’est	
   l’action	
   de	
   grâce.	
   Il	
   faut	
   s’interroger	
   sur	
   ce	
   qu’on	
   raconte.	
   Dans	
  
l’eucharistie,	
  pour	
  dire	
  merci	
  à	
  Dieu,	
  c’est	
  très	
  curieux,	
  il	
  faut	
  encore	
  recevoir.	
  Comment	
  
fais-­‐je	
  pour	
  dire	
  merci	
  à	
  Dieu	
  ?	
  Je	
  tends	
  les	
  mains	
  pour	
  recevoir	
  encore.	
  Et	
  je	
  ne	
  lui	
  dis	
  
pas	
   dans	
   une	
   perspective	
   individualiste,	
   dans	
   une	
   perspective	
   moderne	
  :	
   merci,	
  
Seigneur,	
  de	
  venir	
  habiter	
  en	
  moi.	
  Je	
  suis	
  venu	
  avec	
  toute	
  la	
  communauté	
  pour	
  lui	
  dire	
  :	
  
merci	
  de	
  toute	
  la	
  vie,	
  et	
  parce	
  que	
  je	
  crois	
  en	
  toi,	
   je	
  reconnais	
  être	
  un	
  don	
  de	
  ta	
  vie.	
   Je	
  
viens	
  à	
  l’eucharistie	
  pour	
  lui	
  dire	
  merci	
  de	
  toute	
  la	
  vie,	
  mais	
  je	
  ne	
  lui	
  dis	
  pas	
  merci	
  pour	
  
le	
  morceau	
  de	
  pain	
  puisque	
  le	
  morceau	
  de	
  pain	
  est	
  ce	
  qui	
  me	
  permet	
  de	
  lui	
  dire	
  merci.	
  
On	
  a	
  mis	
  le	
  projecteur	
  sur	
  les	
  «	
  saintes	
  espèces	
  ».	
  L’eucharistie,	
  ce	
  ne	
  sont	
  pas	
  les	
  saintes	
  
espèces,	
  c’est	
  la	
  manière	
  de	
  dire	
  merci	
  à	
  Dieu.)	
  

Certains	
  disent	
  alors	
  :	
  il	
  n’y	
  a	
  plus	
  qu’un	
  humanisme	
  et	
  rien	
  de	
  plus.	
  Non,	
  pas	
  tout	
  
à	
  fait.	
  D’abord,	
  je	
  ne	
  suis	
  pas	
  sûr	
  qu’il	
  y	
  ait	
  tant	
  d’ouvriers	
  dans	
  nos	
  sociétés	
  pour	
  aider	
  
les	
  gens	
  à	
  voir	
  l’importance	
  de	
  la	
  gratuité.	
  L’Evangile	
  a	
  raison	
  :	
  il	
  faut	
  prier	
  le	
  maître	
  de	
  
la	
  moisson	
  qu’il	
  envoie	
  des	
  ouvriers	
  à	
  sa	
  moisson.	
  Je	
  n’ai	
  pas	
  dit	
  :	
  des	
  prêtres.	
  Peut-­‐être	
  
aussi.	
  Non,	
  des	
  ouvriers,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  des	
  gens	
  qui	
  annoncent	
  la	
  gratuité	
  comme	
  la	
  bonne	
  
nouvelle	
  d’un	
  Dieu	
  qui	
  se	
  donne	
  gratuitement.	
  Je	
  pense	
  qu’il	
  n’y	
  a	
  pas	
  tant	
  d’ouvriers	
  que	
  
cela.	
  Même	
  parmi	
  nous.	
  Je	
  ne	
  suis	
  pas	
  sûr	
  que	
  nous	
  soyons	
  si	
  nombreux	
  que	
  cela	
  à	
  dire	
  :	
  
nous	
  annonçons	
  le	
  Dieu	
  de	
  la	
  grâce.	
  Ça	
  sert	
  à	
  quoi	
  ?	
  A	
  rien.	
  

Tous	
   les	
   enfants	
  poseront	
   la	
  question	
  :	
   ça	
   sert	
   à	
  quoi	
  ?	
  A	
  mon	
  avis,	
   on	
   travaille	
  
pour	
  l’immédiat	
  si	
  on	
  répond	
  par	
  l’utilité	
  mais	
  pas	
  pour	
  le	
  long	
  terme,	
  si	
  on	
  trouve	
  des	
  
raisons	
  pour	
  dire	
  à	
  quoi	
  ça	
  sert.	
  Parce	
  que	
  jusqu’à	
  huit-­‐dix	
  ans,	
  ça	
  marche,	
  la	
  magie	
  du	
  
Dieu	
  qui	
  donne.	
  Après,	
  ça	
  ne	
  marche	
  plus	
  trop.	
  Pourquoi	
  faisons-­‐nous	
  cela	
  si	
  ça	
  ne	
  sert	
  à	
  
rien	
  ?	
  Il	
  faut	
  des	
  ouvriers	
  pour	
  annoncer,	
  pour	
  aider	
  les	
  autres	
  à	
  avoir	
  cette	
  gratuité.	
  

Je	
  suis	
  très	
  impressionné	
  –	
  parce	
  que	
  c’est	
  sans	
  doute	
  un	
  des	
  lieux	
  où	
  j’ai	
  le	
  plus	
  la	
  
possibilité	
   de	
  m’en	
   apercevoir	
   –	
   de	
   ce	
   qui	
   se	
   passe	
   dans	
   les	
   réunions	
   de	
   préparation	
  
baptême-­‐mariage,	
   et	
   de	
   tous	
   ces	
   gens	
   «	
  croyants	
   mais	
   pas	
   pratiquants	
  »,	
   comme	
   ils	
  
disent.	
  Et	
  qui	
  au	
  bout	
  d’un	
  moment,	
  finissent	
  par	
  nous	
  énerver.	
  Dès	
  lors	
  qu’on	
  a	
  fait	
  cinq	
  
ou	
  six	
  réunions,	
  on	
  connaît	
  toutes	
  leurs	
  réponses	
  par	
  cœur	
  :	
  les	
  valeurs,	
  je	
  suis	
  croyant	
  
mais	
  pas	
  pratiquant,	
  etc.	
  Mais	
  je	
  constate	
  que	
  les	
  gens	
  ne	
  sont	
  pas	
  que	
  de	
  mauvaise	
  foi	
  
quand	
  ils	
  racontent	
  ça.	
  Cette	
  phrase,	
  elle	
  fait	
  sens.	
  Ils	
  n’ont	
  pas	
  les	
  mots	
  pour	
  le	
  dire.	
  «	
  Je	
  
suis	
  très	
  croyant	
  mais	
  pas	
  pratiquant.	
  »	
  S’ils	
  avaient	
  les	
  mots,	
  ils	
  diraient	
  quoi	
  ?	
  Quelque	
  
chose	
  m’a	
  frappé	
  dans	
  une	
  rencontre	
  récente.	
  J’avais	
  mis	
  les	
  gens	
  devant	
  les	
  questions	
  :	
  
pourquoi	
   vous	
   mariez-­‐vous	
   à	
   l’Eglise	
  ?	
   Pourquoi	
   faites-­‐vous	
   baptiser	
   votre	
   enfant	
  
puisque	
   ça	
   ne	
   sert	
   à	
   rien,	
   puisque	
   tous	
   vos	
   amis	
   qui	
   ne	
   sont	
   pas	
   croyants,	
   ils	
   croient	
  
exactement	
  aux	
  mêmes	
  valeurs	
  que	
  vous	
  ?	
  Il	
  n’y	
  a	
  pas	
  une	
  protection	
  spéciale	
  pour	
  ceux	
  
qui	
   sont	
  baptisés	
  ou	
  mariés.	
   Statistiquement	
   ils	
  divorcent	
   à	
  peu	
  près	
   autant	
  d’un	
   côté	
  
que	
   de	
   l’autre.	
   On	
   fait	
   quoi	
  ?	
   Un	
   papa	
   a	
   pris	
   la	
   parole	
   –	
  ce	
   qu’il	
   a	
   dit,	
   c’est	
   bien	
   une	
  
réaction	
  d’homme,	
  de	
  mâle	
  –	
  mais	
  cela	
  m’a	
  bien	
  intéressé.	
  «	
  Moi,	
  mon	
  petit,	
  je	
  le	
  connais	
  
depuis	
  quatre	
  mois.	
  Avant	
  il	
  était	
  dans	
  le	
  ventre	
  de	
  ma	
  femme.	
  Il	
  était	
  un	
  peu	
  difficile	
  de	
  
me	
   le	
   représenter.	
  Moi	
  mon	
   petit	
   j’ai	
   fait	
   sa	
   connaissance	
   il	
   y	
   a	
   quatre	
  mois.	
   Eh	
   bien,	
  
quand	
   je	
   vois	
   comment	
   je	
   l’aime,	
   je	
   me	
   dis	
  :	
   si	
   Dieu	
   nous	
   aime	
   comme	
   cela,	
   c’est	
  
extraordinaire.	
  »	
   Je	
   ne	
   veux	
   pas	
   faire	
   de	
   ce	
   monsieur	
   un	
   père	
   de	
   l’Eglise.	
   Mais	
   c’est	
  
intéressant.	
   C’est	
   ça	
   notre	
   boulot	
  :	
   permettre	
   aux	
   gens	
   d’accoucher	
   de	
   ce	
   genre	
   de	
  
choses.	
  Et	
  quand	
  ils	
  l’ont	
  accouché	
  :	
  «	
  Vous	
  avez	
  entendu	
  ce	
  que	
  l’on	
  vient	
  de	
  dire	
  là	
  ?	
  »	
  	
  
Ce	
   n’est	
   quand	
  même	
   pas	
   rien	
   avec	
   des	
   gens	
   qui	
   ne	
   se	
   connaissent	
   pas,	
   qui	
   viennent	
  
pour	
  préparer	
  un	
  sacrement	
  et	
  qui	
  disent	
  ainsi	
   la	
  gratuité…	
  On	
  pourrait	
  multiplier	
   les	
  
exemples.	
  C’est	
  un	
  peu	
  ça	
  notre	
  boulot.	
  



	
   5	
  

Je	
  reviens	
  à	
  la	
  critique	
  de	
  l’humanisme.	
  Quoi	
  de	
  spécial	
  à	
  être	
  chrétiens	
  si	
  cela	
  ne	
  
sert	
   à	
   rien,	
   si	
   nous	
   ne	
   sommes	
   chrétiens	
   qu’à	
   vivre	
   selon	
   les	
   impératifs	
   de	
   la	
  morale,	
  
entendus	
  de	
  façon	
  radicale,	
  servir	
  le	
  frère.	
  Dans	
  ce	
  service	
  du	
  frère,	
  c’est	
  là	
  qu’est	
  Jésus,	
  
c’est	
   là	
   que	
   je	
   le	
   rencontre.	
   Peut-­‐être	
   pas	
   seulement,	
   mais	
   assurément,	
   mais	
  
éminemment.	
   Etre	
   chrétien	
   ne	
   fait	
   rien	
   de	
   spécial	
   si	
   ce	
   n’est	
   de	
   vivre	
   avec	
   lui.	
   Nous	
  
prétendons	
  ne	
  pas	
  mener	
  notre	
  vie,	
  mais	
  la	
  sienne.	
  	
  

Si	
  on	
  est	
  disciple	
  de	
  Jésus,	
  le	
  seul	
  chemin,	
  c’est	
  celui	
  de	
  Jésus.	
  Tout	
  le	
  monde	
  est	
  
d’accord.	
  Quel	
  est	
  le	
  chemin	
  de	
  Jésus	
  ?	
  C’est	
  le	
  chemin	
  de	
  l’effacement.	
  Jésus	
  disparaît.	
  Et	
  
peut-­‐être	
   le	
   sommet	
   de	
   cet	
   effacement,	
   c’est	
   évidemment	
   Mt	
   25.	
   «	
  J’étais	
   nu	
   et	
   vous	
  
m’avez	
   habillé.	
   	
   –	
   Comment	
   cela,	
   Seigneur	
  ?	
   –	
  Chaque	
   fois	
   que	
   vous	
   l’avez	
   fait	
   ou	
   que	
  
vous	
  ne	
  l’avez	
  pas	
  fait,	
  c’est	
  à	
  moi	
  que	
  vous	
  l’avez	
  fait	
  ou	
  pas	
  fait.	
  »	
  Manifestement,	
  il	
  y	
  a	
  
des	
  gens	
  qui	
  servent	
  le	
  Seigneur	
  sans	
  le	
  savoir,	
  du	
  moins	
  si	
  l’on	
  en	
  croit	
  cette	
  parabole.	
  
Ici,	
   ça	
   en	
   remet	
   une	
   couche	
   sur	
  :	
   c’est	
   quoi	
   l’évangélisation	
  ?	
   Puisque,	
   finalement,	
  
n’importe	
   pas	
   tellement	
   l’annonce	
   du	
   nom	
   de	
   Jésus.	
   Il	
   faudra	
   bien	
   peut-­‐être	
   qu’on	
   y	
  
vienne	
  un	
  jour	
  ou	
  l’autre.	
  Peut-­‐être,	
  sans	
  doute.	
  Mais	
  je	
  note	
  que	
  chaque	
  fois	
  que	
  Jésus	
  
dit	
   pourquoi	
   il	
   est	
   venu	
   dans	
   les	
   Evangiles,	
   jamais	
   il	
   ne	
   dit	
  :	
   «	
  C’est	
   pour	
   que	
   vous	
  
connaissiez	
  Dieu,	
  c’est	
  pour	
  que	
  vous	
  croyiez	
  en	
  Dieu.	
  »	
  Jamais.	
  «	
  Je	
  suis	
  venu	
  pour	
  que	
  
les	
   hommes	
   aient	
   la	
   vie	
   et	
   qu’ils	
   l’aient	
   en	
   abondance	
  »	
   (Jn	
   10,10).	
   «	
  Je	
   suis	
   venu	
  non	
  
pour	
  juger	
  mais	
  pour	
  sauver.	
  »	
  Mais	
  jamais	
  il	
  n’est	
  venu	
  pour	
  qu’on	
  connaisse	
  le	
  nom	
  du	
  
Père.	
  C’est	
  quand	
  même	
  curieux.	
  

Mais	
   si	
   avons	
   à	
   évangéliser,	
   peut-­‐être	
   pourrions-­‐nous	
   nous	
   dire	
  :	
   replongeons-­‐
nous	
   dans	
   la	
  mission	
   de	
   Jésus.	
   Quelle	
   est	
   sa	
  mission	
  ?	
   Que	
   les	
   hommes	
   aient	
   la	
   vie	
   et	
  
qu’ils	
  l’aient	
  en	
  abondance.	
  C’est	
  dans	
  ce	
  sens	
  que	
  j’ose	
  dire	
  que	
  peut-­‐être	
  l’institution	
  –	
  
pas	
   seulement	
   l’évêque,	
   mais	
   notre	
   paroisse,	
   notre	
   groupe	
   –,	
   ce	
   n’est	
   pas	
   important.	
  
C’est	
   important	
   pour	
   autant	
   qu’il	
   nous	
   faut	
   des	
   ouvriers	
   à	
   la	
  moisson.	
   Je	
   crois	
   à	
   cette	
  
prière.	
  Mon	
  évêque	
  dit	
  :	
  il	
  n’y	
  a	
  pas	
  beaucoup	
  de	
  prières	
  de	
  Jésus.	
  Jésus	
  dit	
  pourtant	
  qu’il	
  
faut	
   prier	
   notamment	
   pour	
   qu’il	
   y	
   ait	
   des	
   ouvriers	
   pour	
   la	
  moisson.	
   Seulement	
   lui,	
   il	
  
comprend	
  que	
   les	
  ouvriers	
  ce	
  sont	
   les	
  prêtres.	
  Moi,	
  pas	
   forcément.	
  C’est	
  une	
  prière	
  de	
  
Jésus.	
  Et	
  ça	
  mérite	
  qu’on	
  l’écoute	
  et	
  que	
  nous	
  priions	
  effectivement	
  pour	
  qu’il	
  envoie	
  des	
  
ouvriers	
  à	
  sa	
  moisson.	
  Si	
  les	
  ouvriers	
  ce	
  sont	
  ceux	
  qui	
  annoncent	
  cette	
  gratuité	
  et	
  qui	
  ne	
  
se	
  cassent	
  pas	
  la	
  tête	
  pour	
  le	
  reste	
  :	
  peut-­‐être	
  est-­‐ce	
  le	
  plus	
  important.	
  	
  

	
  
Vous	
  avez	
  évoqué	
  Kant,	
   la	
  morale	
  naturelle	
  qui	
   s’impose	
  de	
   fait.	
  Cela	
  a	
  été	
  utilisé	
  

idéologiquement	
  par	
  exemple	
  au	
  moment	
  du	
  mariage	
  gay.	
  
	
  
Il	
   faut	
   faire	
   attention	
   à	
   ce	
   que	
   l’on	
   entend	
   par	
   morale	
   naturelle.	
   Je	
   crois	
   que	
  

l’impératif	
  moral	
  c’est	
  ce	
  à	
  quoi	
  chaque	
  citoyen,	
  chaque	
  personne	
  est	
  convoquée.	
  Qu’il	
  y	
  
ait	
   une	
  part	
   d’éducation	
   à	
   la	
  morale,	
   j’en	
   suis	
   convaincu.	
  Mais	
   aussi	
   chacun	
   sait	
   assez	
  
spontanément	
   ce	
   qu’est	
   un	
   gentil,	
   un	
   méchant.	
   Evidemment,	
   quand	
   on	
   a	
   trois	
   ans	
  
comme	
   quand	
   on	
   en	
   a	
   soixante,	
   on	
   ne	
   se	
   met	
   jamais	
   spontanément	
   du	
   côté	
   des	
  
méchants.	
  On	
  ne	
  raconte	
  jamais	
  un	
  conflit	
  dans	
  l’habit	
  du	
  bourreau.	
  Si	
  je	
  vous	
  demande	
  
aux	
   uns	
   et	
   aux	
   autres	
   de	
   penser	
   au	
   dernier	
   conflit	
   que	
   vous	
   avez	
   vécu	
   et	
   de	
   nous	
   le	
  
raconter,	
   vous	
   verrez	
  :	
   vous	
   ne	
   le	
   raconterez	
   pas	
   du	
   côté	
   du	
   bourreau.	
   Parce	
   que	
  
personne	
  d’entre	
  nous	
  ne	
  va	
  dire	
  :	
  «	
  Je	
  l’ai	
  bien	
  fait	
  souffrir	
  et	
  alors	
  qu’est-­‐ce	
  que	
  je	
  suis	
  
content.	
  »	
   On	
   raconte	
   toujours	
   le	
   conflit	
   à	
   son	
   avantage,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
   en	
   se	
  mettant	
   du	
  
côté	
  de	
  la	
  victime.	
  C’est	
  systématique.	
  Ça	
  veut	
  bien	
  dire,	
  et	
  on	
  le	
  voit	
  avec	
  le	
  petit	
  enfant	
  
dès	
  trois	
  ans,	
  il	
  a	
  compris	
  –	
  certes,	
  on	
  va	
  l’aider	
  à	
  grandir,	
  à	
  mettre	
  de	
  l’eau	
  dans	
  son	
  vin	
  
–	
  que	
  nous	
  avons	
  une	
  idée	
  du	
  bien	
  et	
  du	
  mal.	
  Lorsque	
  Kant	
  réfléchit	
  à	
  d’où	
  ça	
  vient,	
  il	
  ne	
  
veut	
  pas	
  faire	
  tomber	
  ça	
  du	
  ciel.	
  Il	
  dit	
  :	
  c’est	
  la	
  loi	
  morale	
  au	
  fond	
  de	
  moi	
  qui	
  s’impose.	
  Je	
  



	
   6	
  

pense	
  comme	
  cela	
  :	
  je	
  crois	
  que	
  la	
  loi	
  morale	
  s’impose.	
  On	
  la	
  respecte,	
  on	
  ne	
  la	
  respecte	
  
pas,	
   on	
   est	
   plus	
   ou	
   moins	
   éduqué	
   là-­‐dedans.	
   Que	
   l’Evangile	
   nous	
   aide	
   à	
   éduquer	
  
moralement,	
   c’est	
  une	
  évidence	
  absolue.	
  Et	
   les	
   sociétés	
   religieuses	
  ont	
  aidé	
  à	
  éduquer	
  
les	
  gens.	
  Mais	
  lorsque	
  la	
  société	
  n’est	
  plus	
  religieuse	
  ?	
  Je	
  ne	
  dis	
  pas	
  qu’on	
  ne	
  puisse	
  pas	
  
se	
   servir	
   encore	
   de	
   l’Evangile,	
   mais	
   je	
   crois	
   que	
   même	
   si	
   on	
   ne	
   sert	
   de	
   l’Evangile,	
   il	
  
faudra	
  d’abord	
  enlever	
  :	
  c’est	
  le	
  petit	
  Jésus	
  qui	
  t’a	
  puni,	
  c’est	
  le	
  petit	
  Jésus	
  qui	
  te	
  regarde,	
  
etc.	
   Je	
  crois	
  qu’on	
   l’a	
  à	
  peu	
  près	
  enlevé.	
   Il	
   faudra	
  bien	
  montrer	
  que	
  mon	
  copain	
  qui	
  ne	
  
croit	
   pas	
   en	
  Dieu,	
   ce	
  n’est	
   pas	
   à	
   cause	
  de	
   Jésus	
  qu’il	
   a	
   une	
  morale.	
   Il	
   faudra	
  bien	
  dire	
  
quelque	
  chose.	
  	
  

La	
  morale	
  naturelle	
  dans	
  le	
  discours	
  qu’on	
  a	
  entendu,	
  c’est	
  tout	
  et	
  n’importe	
  quoi.	
  
Les	
  gens	
  mélangent	
  tout.	
   Ils	
  mélangent	
   la	
  morale	
  de	
   la	
  nature	
  et	
   la	
  morale	
  rationnelle.	
  
En	
  bonne	
  théologie,	
  la	
  morale	
  naturelle,	
  c’est	
  la	
  morale	
  qui	
  vient	
  de	
  la	
  raison,	
  ce	
  n’est	
  pas	
  
la	
   morale	
   que	
   l’on	
   voit	
   dans	
   la	
   nature.	
   Si	
   jamais	
   il	
   y	
   a	
   une	
   morale	
   naturelle,	
   elle	
   est	
  
immorale,	
   car	
   la	
   loi	
   de	
   la	
   nature	
   c’est	
   la	
   loi	
   du	
   plus	
   fort,	
   ce	
   qui	
   est	
   profondément	
  
immoral.	
   Il	
   n’y	
   a	
   pas	
   de	
  morale	
   naturelle	
   au	
   sens	
   d’une	
  morale	
   qui	
   découlerait	
   de	
   la	
  
nature.	
  La	
  nature	
  nous	
  enseigne	
  quoi	
  de	
  bien	
  ?	
  Je	
  ne	
  sais	
  pas.	
  Ici,	
  cela	
  ne	
  prouve	
  rien.	
  Si	
  
la	
  nature	
  s’impose,	
  je	
  ne	
  sais	
  pas	
  pourquoi	
  on	
  guérit	
  ceux	
  qui	
  sont	
  malades.	
  C’est	
  contre	
  
nature.	
  Il	
  ne	
  faut	
  pas	
  mélanger.	
  Le	
  mot	
  «	
  morale	
  naturelle	
  »	
  qui	
  est	
  employé	
  dans	
  l’Eglise	
  
au	
   sens	
   d’une	
  morale	
   qui	
   vient	
   de	
   la	
   raison	
   et	
   pour	
   laquelle	
   on	
   n’a	
   pas	
   besoin	
   de	
   la	
  
révélation	
  pour	
  accéder	
  à	
  ses	
  résultats,	
  dans	
  une	
  pensée	
  qui	
  contre-­‐distingue	
  révélation	
  
et	
   raison,	
   cette	
  morale-­‐là	
   ce	
   n’est	
   pas	
   la	
  morale	
   qui	
   viendrait	
   de	
   la	
   nature,	
  mais	
   de	
   la	
  
raison.	
  

	
  
Quelle	
  est	
  la	
  différence	
  entre	
  cette	
  morale-­là	
  et	
  la	
  conscience	
  que	
  l’on	
  a	
  des	
  choses	
  ?	
  

Ne	
  dit-­on	
  pas	
  de	
  la	
  conscience	
  que	
  c’est	
  la	
  présence	
  de	
  celui	
  que	
  l’on	
  nomme	
  Dieu	
  en	
  nous	
  ?	
  
	
  
L’impératif	
   catégorique,	
   c’est	
   le	
   «	
  sanctuaire	
   de	
   la	
   conscience	
  »,	
   comme	
   dirait	
  

Gaudium	
  et	
  spes.	
  Que	
  veut	
  dire	
  que	
  c’est	
  Dieu	
  en	
  nous	
  ?	
  Dire	
  cela	
  relève	
  d’un	
  acte	
  de	
  foi.	
  
On	
  n’est	
  pas	
  dans	
  la	
  description.	
  Vous	
  dites	
  :	
  c’est	
  la	
  présence	
  de	
  Dieu	
  en	
  moi.	
  Je	
  ne	
  sais	
  
pas	
   si	
   j’irais	
   jusque-­‐là.	
   Il	
   suffit	
   peut-­‐être	
   de	
   dire	
   que	
   l’homme	
   est	
   créé	
   à	
   l’image	
   et	
  
ressemblance	
  de	
  Dieu	
  ou	
  que	
  l’homme	
  est	
  un	
  être	
  vivant	
  parce	
  qu’il	
  a	
  reçu	
  l’Esprit	
  saint,	
  
le	
   souffle	
  de	
  vie.	
  Oui,	
  nous	
   croyons	
  que	
   l’homme	
  est	
  habité	
  par	
  Dieu,	
  qu’il	
   le	
   sache	
  ou	
  
qu’il	
  ne	
  le	
  sache	
  pas.	
  Ce	
  que	
  je	
  vois	
  par-­‐dessous,	
  c’est	
  une	
  autre	
  question	
  qui	
  traumatise	
  
un	
  peu	
  la	
  société	
  et	
  le	
  fait	
  d’être	
  croyant	
  dans	
  notre	
  société.	
  C’est	
  la	
  question	
  de	
  l’action	
  
de	
  Dieu.	
  Est-­‐ce	
  que	
  Dieu	
  agit	
  dans	
  notre	
  monde	
  ?	
  Est-­‐ce	
  qu’il	
  agit	
  dans	
  ma	
  conscience.	
  
C’est	
   un	
   sujet	
   grave	
   que	
   je	
   ne	
   vois	
   travaillé	
   par	
   aucun	
   théologien.	
   Les	
   livres	
   sur	
   la	
  
Providence,	
   je	
   n’en	
   connais	
   pas	
   un	
   qui	
   traite	
   vraiment	
   du	
   sujet.	
   On	
   sait	
   tous	
   raconter	
  
l’histoire	
  de	
  la	
  Providence,	
  la	
  crise	
  de	
  la	
  Providence.	
  A	
  savoir	
  :	
  nous	
  sommes	
  sortis	
  d’un	
  
monde	
   religieux,	
   du	
   monde	
   de	
   l’autorité.	
   Cela	
   veut	
   dire	
  :	
   Dieu	
   ne	
   se	
   vit	
   plus	
   dans	
   le	
  
monde.	
   Voir	
   la	
   fameuse	
   boutade	
   du	
   physicien	
   Laplace	
   qui	
   présente	
   son	
   système	
   du	
  
monde	
  à	
  Napoléon.	
  «	
  Et	
  Dieu	
  dans	
  tout	
  cela	
  ?	
  demande	
  Napoléon	
  –	
  Dieu,	
  sire,	
  hypothèse	
  
inutile.	
  »	
  Nous	
   sommes	
   tous	
  d’accord	
   là-­‐dessus.	
  Qui	
  d’entre	
  nous	
  met	
  Dieu	
  au	
   fond	
  de	
  
l’éprouvette	
  ou	
  au	
  bout	
  de	
  la	
  lunette	
  astronomique	
  ?	
  C’est	
  une	
  révolution	
  incroyable.	
  Les	
  
premiers	
   qui	
   ont	
   raconté	
   cela,	
   ce	
   sont	
   des	
   gens	
   comme	
   Galilée	
   puisqu’évidemment	
  
quand	
  on	
  se	
  met	
  à	
  regarder	
  dans	
  une	
  lunette,	
  on	
  ne	
  voit	
  pas	
  Dieu.	
  On	
  comprend	
  que	
  la	
  
crise	
  de	
  l’affaire	
  Galilée	
  soit	
  une	
  crise	
  terrible	
  et	
  une	
  crise	
  théologique.	
  Ça	
  ne	
  concerne	
  
pas	
  le	
  paysan	
  –	
  l’Europe	
  est	
  encore	
  à	
  90%	
  rurale	
  –	
  qui	
  continue	
  sa	
  vie.	
  	
  

Aujourd’hui,	
  à	
  peu	
  près	
  personne	
  ne	
  voit	
  Dieu	
  débarquer	
  au	
  coin	
  du	
  bois.	
  Et	
  nous,	
  
nous	
  continuons	
  à	
  avoir	
  un	
  discours	
  –	
  nous	
  sommes	
  un	
  peu	
  obligés	
  –	
  où	
  Dieu	
  intervient	
  



	
   7	
  

dans	
  le	
  monde	
  :	
  il	
  faut	
  voir	
  la	
  présence	
  de	
  Dieu	
  dans	
  sa	
  vie.	
  Ça	
  veut	
  dire	
  quoi	
  ?	
  Je	
  crois	
  
que	
  c’est	
  très	
  important	
  de	
  dire	
  notamment	
  qu’il	
  donne,	
  si	
  je	
  veux	
  rendre	
  grâce	
  et	
  donc	
  
de	
   continuer	
   à	
   avoir	
   un	
   discours	
   du	
  Dieu	
   Providence.	
   Vous	
   remarquez	
  :	
   on	
   ne	
   prêche	
  
plus	
  sur	
  la	
  Providence.	
  Evidemment,	
  on	
  est	
  coincé.	
  Qu’est-­‐ce	
  que	
  cela	
  veut	
  dire	
  que	
  Dieu	
  
est	
   provident	
  ?	
   Il	
   y	
   a	
   encore	
   quelques	
   personnes	
   qui	
   s’en	
   servent	
   quand	
   elles	
   sont	
  
traumatisées.	
  Merci	
  mon	
  Dieu,	
   j’en	
  ai	
   réchappé.	
  C’est	
   juste	
  dommage	
  pour	
   les	
  120	
  qui	
  
n’en	
   sont	
   pas	
   réchappées	
  !	
   Et	
   du	
   coup,	
   on	
   est	
   coincé.	
   C’est	
   un	
   défi	
   pour	
   nous	
  
aujourd’hui	
  :	
  qu’est-­‐ce	
  que	
  cela	
  veut	
  dire	
  une	
  Dieu	
  provident,	
  un	
  Dieu	
  qui	
  agit,	
  une	
  Dieu	
  
présent	
  dans	
  la	
  conscience	
  de	
  tout	
  homme	
  ?	
  	
  

Maintenant	
  que	
   j’ai	
  problématisé,	
   il	
   faut	
  essayer	
  d’apporter	
  un	
  brin	
  de	
  réponse.	
  
Première	
  chose	
  :	
  la	
  question	
  est	
  rendue	
  encore	
  plus	
  difficile	
  parce	
  que	
  nous	
  nous	
  posons	
  
la	
  question	
  de	
  réussir	
  notre	
  vie.	
  Nous	
  avons	
  soin	
  que	
  nos	
  enfants	
  réussissent	
  leur	
  vie.	
  Je	
  
ne	
  suis	
  pas	
  sûr	
  que	
  l’on	
  se	
  posait	
  cette	
  question	
  au	
  Moyen-­‐Age,	
  au	
  XVIII°	
  siècle	
  et	
  même	
  
au	
  XIX°	
  dans	
  les	
  campagnes.	
  Les	
  gens	
  n’étaient	
  pas	
  là	
  pour	
  réussir	
  leur	
  vie.	
  Ils	
  étaient	
  là	
  
pour	
  vivre,	
   avoir	
  des	
   enfants	
   et	
   essayer	
  d’éviter	
   la	
  maladie	
   et	
   la	
   famine.	
   Si	
   je	
  dis	
   cela,	
  
c’est	
  aussi	
  parce	
  que	
  ça	
  dit	
  pourquoi	
  on	
  a	
  du	
  mal.	
  Nous	
  pensons	
  la	
  vie	
  sur	
  le	
  modèle	
  de	
  la	
  
réussite.	
  Alors,	
  patatras,	
   «	
  qui	
  veut	
   sauver	
   sa	
  vie,	
   la	
  perdra.	
  »	
  Le	
  modèle	
  de	
   la	
   réussite	
  
n’est	
   pas	
   le	
   modèle	
   évangélique.	
   C’est	
   dur	
   à	
   entendre.	
   Si	
   vous	
   avez	
   des	
   enfants	
   en	
  
Terminale,	
  quand	
  je	
  vois	
  les	
  parents	
  préparer	
  les	
  dossiers	
  pour	
  l’entrée	
  dans	
  les	
  grandes	
  
écoles,	
   et	
   si	
   possible	
   les	
   meilleures,	
   je	
   suis	
   affolé.	
   Si	
   je	
   leur	
   dis	
   cela,	
   je	
   leur	
   donne	
  
mauvaise	
  conscience,	
  je	
  les	
  mets	
  mal	
  à	
  l’aise	
  mais	
  en	
  même	
  temps…	
  Cette	
  réflexion	
  sur	
  
la	
   réussite	
  a	
  pour	
  but	
  de	
  critiquer	
  ce	
  que	
  nous	
  attendons	
  de	
   la	
  Providence	
  :	
   réussir	
  sa	
  
vie,	
  comment	
  cela	
  va	
  nous	
  aider	
  ?	
  Je	
  ne	
  suis	
  pas	
  sûr	
  que	
  cela	
  soit	
  la	
  bonne	
  piste.	
  	
  

Deuxième	
  chose.	
  Croire	
  en	
  un	
  Dieu	
  provident,	
  cela	
  veut	
  dire	
  justement	
  que	
  nous	
  
interprétons	
  notre	
  vie	
  comme	
  une	
  réponse,	
  comme	
  un	
  don.	
  Il	
  n’y	
  a	
  pas	
  que	
  les	
  chrétiens	
  
qui	
  font	
  cela.	
  C’est	
  peut-­‐être	
  cela	
  être	
  croyant.	
  Le	
  croyant	
  c’est	
  celui	
  qui	
  comprend	
  la	
  vie	
  
comme	
   quelque	
   chose	
   qui	
   lui	
   est	
   donné.	
   Sur	
   mon	
   faire-­‐part	
   d’ordination	
   diaconale	
  
j’avais	
  écrit	
  comme	
  petite	
  citation,	
  une	
  phrase	
  de	
  Maurice	
  Blondel	
  –	
  on	
  m’avait	
  dit	
  :	
  on	
  
met	
  une	
  parole	
  d’Evangile,	
   pas	
  un	
  philosophe	
  –,	
   et	
  une	
  parole	
  biblique,	
   de	
   saint	
  Paul	
  :	
  
«	
  Qu’as-­‐tu	
  que	
  tu	
  n’aies	
  reçu	
  ?	
  ».	
  Un	
  papa	
  de	
  l’aumônerie	
  m’a	
  répondu	
  :	
  «	
  Mon	
  salaire.	
  »	
  
Celui	
  qui	
  dit	
  :	
  «	
  Rien,	
  je	
  n’ai	
  rien	
  que	
  je	
  n’aie	
  reçu	
  »,	
  c’est	
  peut-­‐être	
  cela	
  un	
  croyant.	
  Alors	
  
nous	
   sommes	
   complètement	
   dépendants	
   du	
   Dieu	
   provident	
   mais	
   pas	
   au	
   sens	
   du	
  
magicien	
  qui	
  	
  fait	
  ceci	
  ou	
  cela.	
  Alors,	
  oui,	
  l’Esprit	
  habite	
  le	
  cœur	
  de	
  tout	
  homme.	
  Mais	
  ce	
  
n’est	
  pas	
  de	
   l’ordre	
  de	
   la	
  description.	
  Ça	
  veut	
  dire	
  que	
  cela	
  ne	
  s’oppose	
  pas	
  à	
  ceux	
  qui	
  
disent	
  :	
   «	
  Non,	
   il	
   n’y	
   pas	
   de	
   Dieu	
   là-­‐dedans.	
  »	
   C’est	
   une	
   interprétation	
   de	
   l’existence	
  
humaine.	
  Elle	
  n’est	
  pas	
  plus	
  sotte	
  que	
  l’autre	
  qui	
  est	
  aussi	
  une	
  interprétation,	
  mais	
  qui	
  
elle	
  est	
  en	
  partie	
  plus	
  sotte	
  dans	
  la	
  mesure	
  où,	
  de	
  toute	
  façon,	
  même	
  si	
  ce	
  n’est	
  pas	
  de	
  
Dieu,	
  il	
  n’y	
  a	
  pas	
  grand-­‐chose	
  que	
  nous	
  avons	
  que	
  nous	
  n’ayons	
  pas	
  reçu.	
  Qu’est-­‐ce	
  que	
  
nous	
  serions	
  sans	
  ce	
  que	
  nous	
  avons	
  reçu	
  de	
  tous	
  les	
  autres	
  ?	
  

Voilà	
   comment	
   je	
  m’en	
   tire	
   pour	
   la	
   Providence,	
  mais	
   avec	
   une	
   théologie	
   d’une	
  
espèce	
  d’inaction	
  fondamentale	
  de	
  Dieu,	
  ce	
  qui	
  est	
  normal	
  puisqu’il	
  ne	
  sert	
  à	
  rien.	
  

	
  
Le	
  tragique.	
  Celui	
  qui	
  a	
  perdu	
  sa	
  compagne	
  dans	
  les	
  attentats	
  récents,	
  qu’est-­ce	
  qu’il	
  

dit	
  ?	
  Je	
  n’ai	
  rien	
  à	
  dire.	
  Je	
  ne	
  vais	
  pas	
  réclamer	
  quelque	
  chose	
  puisque	
  j’ai	
  tout	
  reçu…	
  
	
  
Il	
  y	
  a	
  plusieurs	
  choses.	
  Vous	
  posez	
  la	
  question	
  du	
  mal.	
  J’espère	
  bien	
  que	
  Dieu	
  n’est	
  

pas	
  mêlé	
  à	
  cette	
  sale	
  affaire.	
  Où	
  est	
  Dieu	
  ?	
   Ici,	
   il	
   faut	
   lire	
  ce	
  petit	
   texte	
  :	
  Elie	
  Wiesel,	
  La	
  
nuit.	
   Récit	
   d’Auschwitz.	
   Il	
   raconte	
   cette	
   histoire	
   terrible.	
   Un	
   prisonnier	
   à	
   disparu.	
   On	
  
décide	
  d’exécuter	
  un	
   certain	
  nombre	
  de	
  personnes	
  dont	
  un	
  enfant.	
  Tout	
   le	
  monde	
  est	
  



	
   8	
  

obligé	
  d’assister	
  à	
   l’exécution.	
  Les	
  adultes	
  pendus	
  meurent	
  assez	
  vite	
  puisqu’avec	
   leur	
  
poids	
   la	
   corde	
  serre	
  et	
   c’est	
   réglé.	
  Mais	
   l’enfant	
  est	
   trop	
   léger	
  pour	
  mourir	
  :	
   il	
   agonise	
  
pendant	
  des	
  heures	
  sous	
  les	
  yeux	
  des	
  détenus	
  du	
  camp	
  qui	
  ont	
  l’obligation	
  de	
  regarder.	
  
Quelqu’un	
  dit	
  :	
  «	
  Où	
  est	
  Dieu	
  ?	
  »	
  Soit	
  il	
  n’est	
  pas	
  là.	
  Dieu	
  est	
  mort	
  à	
  Auschwitz.	
  C’est	
  peut-­‐
être	
  vrai.	
  Soit	
  c’est	
  celui	
  qui	
  est	
  en	
  train	
  de	
  mourir.	
  Soit	
  c’est	
  eux	
  qui	
  sont	
  les	
  témoins	
  de	
  
cette	
  horreur	
  et	
  qui	
  se	
  révoltent,	
  même	
  s’ils	
  ne	
  peuvent	
  rien	
   faire.	
  Une	
  des	
  plus	
  belles	
  
choses	
  que	
  j’ai	
  lues	
  :	
  le	
  petit	
  livre	
  de	
  Jean-­‐Baptiste	
  Metz,	
  Memoria	
  passionis,	
  le	
  plus	
  beau	
  
texte	
  de	
  théologie	
  sur	
  le	
  mal.	
  	
  

	
  
Ça	
  ne	
  sert	
  à	
  rien.	
  Mais	
  si	
  on	
  a	
  tout	
  reçu,	
  ça	
  sert	
  à	
  tout.	
  
	
  
Vous	
   avez	
   enlevé	
   un	
   petit	
   morceau	
   de	
   l’argument.	
   Ce	
   n’est	
   pas	
   de	
   l’ordre	
   du	
  

constat,	
   c’est	
  de	
   l’ordre	
  de	
   la	
  compréhension	
  que	
   j’ai	
  de	
   l’existence,	
  de	
   l’interprétation	
  
que	
  je	
  lui	
  donne.	
  Je	
  serais	
  mené	
  à	
  tenir	
  le	
  syllogisme	
  si	
  j’étais	
  dans	
  le	
  constat	
  :	
  je	
  serais	
  
amené	
  à	
   la	
  contradiction.	
   J’interprète	
  ma	
  vie	
  comme	
  étant	
  don	
  et	
   j’essaie	
  de	
  répondre.	
  
Mais	
  je	
  sais	
  bien	
  que	
  ce	
  n’est	
  pas	
  de	
  l’ordre	
  du	
  constat.	
  Je	
  continue	
  à	
  faire	
  un	
  récit	
  sur	
  ma	
  
vie.	
  Je	
  prends	
  ma	
  vie	
  comme	
  une	
  parabole.	
  Ma	
  vie	
  parle	
  d’autre	
  chose	
  que	
  ce	
  que	
  tout	
  le	
  
monde	
   constate.	
   Le	
  niveau	
  de	
   la	
  description	
   et	
  du	
   constat,	
   c’est	
   que	
  Dieu	
  n’est	
  pas	
   là.	
  
Dieu	
   n’est	
   pas	
   au	
   bout	
   de	
   l’éprouvette	
   ou	
   de	
   la	
   lunette.	
   Il	
   n’est	
   pas	
   ici	
   ou	
   là.	
   C’est	
   le	
  
premier	
   degré.	
   Le	
   premier	
   degré	
   fait	
   sens.	
   On	
   a	
   même	
   construit	
   sur	
   la	
   route	
   entre	
  
Jérusalem	
  et	
  Jéricho	
  une	
  auberge	
  pour	
  que	
  vous	
  puissiez,	
  touristes,	
  aller	
  donner	
  un	
  peu	
  
de	
  sou,	
  et	
  boire	
  un	
  verre.	
  Ça	
  marche,	
  le	
  premier	
  degré	
  :	
  ça	
  n’a	
  jamais	
  existé.	
  Le	
  premier	
  
degré	
  de	
  notre	
  parabole,	
  c’est	
  notre	
  vie.	
  

Mais	
  nous	
  estimons	
  que	
  vivre,	
  ce	
  n’est	
  pas	
  que	
  vivre.	
  On	
  n’est	
  pas	
  les	
  seuls	
  à	
  faire	
  
cela.	
  Dès	
  qu’on	
  aime	
  quelqu’un,	
   c’est	
   ce	
  qui	
   se	
  passe.	
   Je	
  ne	
  connais	
  personne	
  qui	
  pour	
  
dire	
   qu’il	
   est	
   amoureux,	
   produit	
   à	
   son	
   partenaire	
   l’analyse	
   biochimique	
   des	
   réactions	
  
hormonales.	
  Nous	
   sommes	
  obligés	
  pour	
  dire	
   que	
  nous	
   sommes	
   amoureux	
  d’employer	
  
des	
  mots	
  ridicules.	
  «	
  Ma	
  colombe	
  !	
  »	
  C’est	
  dans	
  le	
  Cantique	
  des	
  cantiques…	
  Et	
  alors	
  ?	
  Ce	
  
n’est	
   pas	
   vrai	
   qu’elle	
   est	
   ma	
   colombe	
  ?	
   Bien	
   sûr	
   que	
   c’est	
   vrai.	
   Vous	
   voyez	
   que	
  
l’interprétation	
  n’est	
  pas	
  compatible	
  avec	
  le	
  constat	
  mais	
  que	
  les	
  deux	
  fonctionnent	
  très	
  
bien	
  ensemble	
  et	
  qu’il	
  n’y	
  a	
  aucun	
  problème.	
  C’est	
  ce	
  qui	
  se	
  passe	
  dans	
  la	
  foi.	
  Il	
  ne	
  faut	
  
pas	
  mélanger	
   les	
   deux	
   niveaux.	
   Si	
   on	
   veut	
   essayer	
   de	
   dire	
   quelque	
   chose	
   sur	
  Dieu,	
   le	
  
style	
  de	
  la	
  description	
  est	
  perdu	
  d’avance,	
  car	
  Dieu	
  n’est	
  pas	
  un	
  objet	
  intramondain	
  que	
  
l’on	
  peut	
  avoir	
  sous	
   la	
  main.	
  Le	
   langage	
  de	
   l’amour	
  ou	
  celui	
  de	
   la	
  poésie	
  sont	
   les	
  seuls	
  
capables	
  de	
  dire	
  Dieu.	
  	
  

St	
   Thomas	
   d’Aquin	
   n’aime	
   pas	
   bien	
   cela	
   parce	
   que	
   c’est	
   un	
   philosophe.	
   Depuis	
  
Platon,	
  on	
  dit	
  que	
  les	
  poètes	
  ne	
  disent	
  que	
  des	
  choses	
  fausses	
  sur	
  Dieu.	
  Ce	
  n’est	
  pas	
  faux.	
  
Mais	
  quand	
  même,	
  ils	
  ont	
  l’intérêt	
  d’en	
  parler.	
  Alors	
  Thomas	
  d’Aquin	
  fait	
  comme	
  Platon,	
  
il	
  cherche	
  à	
  purifier	
  le	
  langage	
  sur	
  Dieu.	
  Platon	
  n’y	
  arrive	
  pas	
  mal.	
  Dans	
  la	
  République,	
  il	
  
donne	
  des	
  indices	
  :	
  «	
  Quand	
  on	
  parlera	
  de	
  Dieu,	
  on	
  devra	
  toujours	
  dire	
  qu’il	
  est	
  meilleur	
  
plutôt	
  que	
  tout	
  puissant.	
  »	
  Ce	
  n’est	
  pas	
  mal	
  !	
  Il	
  avait	
  vu	
  qu’il	
  y	
  avait	
  un	
  problème	
  entre	
  la	
  
toute-­‐puissance	
   et	
   la	
   bonté.	
   Il	
   faut	
   enseigner	
   Platon	
   au	
   catéchisme	
  :	
   c’est	
   le	
   b-­‐a,	
   ba.	
  
Aristote,	
   c’est	
   encore	
   mieux.	
   Il	
   définit	
   Dieu	
   comme	
   l’amour.	
   «	
  Il	
   meut	
   comme	
   le	
  
désirable.	
  »	
   Voilà	
   comment	
   Dieu	
   agit.	
   St	
   Thomas	
   poursuit	
   l’effort	
   philosophico-­‐
théologique	
  pour	
  purifier	
  le	
  discours	
  sur	
  Dieu.	
  «	
  Ma	
  colombe	
  »,	
  ça	
  ne	
  va	
  pas.	
  Le	
  meilleur	
  
pour	
  dire	
  Dieu,	
  c’est	
  «	
  Être	
  ».	
  Il	
  est	
  content,	
  il	
  a	
  trouvé.	
  Non,	
  il	
  y	
  a	
  encore	
  mieux.	
  Quoi	
  ?	
  Le	
  
tétragramme,	
  les	
  quatre	
  lettres	
  de	
  Yahvé	
  qui	
  justement	
  ne	
  peuvent	
  pas	
  se	
  prononcer.	
  Si	
  
ça	
  n’est	
  pas	
  un	
  pied	
  de	
  nez	
  à	
  sa	
  rationalisation	
  !	
  C’est	
  ma	
  lecture	
  de	
  Thomas.	
  Il	
  pousse	
  le	
  
plus	
  loin	
  possible	
  la	
  rationalisation,	
  la	
  purification	
  philosophique	
  du	
  nom	
  de	
  Dieu,	
  pour	
  



	
   9	
  

qu’on	
  arrête	
  la	
  poésie…	
  Et	
  justement,	
  quand	
  il	
  tombe	
  sur	
  le	
  mot	
  «	
  être	
  »,	
  il	
  dit	
  :	
  «	
  Non,	
  il	
  y	
  
a	
  quelque	
  chose	
  de	
  mieux.	
  Quelque	
  chose	
  qu’on	
  ne	
  peut	
  pas	
  prononcer.	
  »	
  

Vous	
  pointez	
  ce	
  que	
  je	
  n’arrive	
  encore	
  pas	
  bien	
  à	
  formuler.	
  Mais	
  c’est	
  dans	
  cette	
  
direction	
  qu’il	
  faut	
  aller.	
  	
  

	
  
Alors	
  on	
  ne	
  peut	
  plus	
  parler	
  de	
  Dieu	
  ?	
  	
  
	
  
Quand	
  on	
  dit	
  Dieu,	
  je	
  ne	
  sais	
  pas	
  si	
  on	
  dit	
  Dieu.	
  Il	
  ne	
  faut	
  pas	
  en	
  conclure	
  qu’on	
  ne	
  

peut	
   plus	
   parler	
   de	
   Dieu.	
   La	
   question	
   est	
  :	
   quand	
   l’avons-­‐nous	
   visé	
  ?	
   C’est	
   justement	
  
parce	
  qu’il	
   est	
   indisponible,	
  qu’il	
  n’est	
  pas	
   là	
   sous	
   la	
  main,	
  qu’on	
  est	
   coincé.	
  Mais	
  c’est	
  
cela	
  l’amour,	
  ce	
  que	
  l’on	
  connaît	
  avec	
  le	
  conjoint,	
  avec	
  nos	
  enfants.	
  C’est	
  Khalil	
  Gilbran	
  :	
  
«	
  Vos	
  enfants	
  ne	
  sont	
  pas	
  vos	
  enfants.	
  »	
  C’est	
  vrai.	
  On	
  les	
  avait	
  fait	
  pour	
  cela.	
  Et	
  ce	
  n’est	
  
pas	
  ça.	
  De	
  nos	
  enfants	
  nous	
  sommes	
  obligés	
  de	
  dire	
  :	
  ce	
  n’est	
  pas	
  ça.	
  Au	
  sens	
  où	
  :	
  ce	
  n’est	
  
pas	
   ce	
   que	
   j’avais	
   prévu,	
   ce	
   que	
   j’avais	
   en	
   tête.	
   C’est	
   toujours	
   autre	
   chose.	
   Pour	
   Dieu	
  
aussi,	
  et	
  encore	
  autrement.	
  Toujours	
  autre	
  chose.	
  Autre	
  chose	
  plutôt	
  que	
  plus.	
  

J’ai	
  un	
  peu	
  lu	
  Platon	
  :	
  les	
  superlatifs,	
  c’est	
  ce	
  qu’on	
  dit	
  quand	
  on	
  n’a	
  rien	
  à	
  dire.	
  Au	
  
début	
  du	
  Sophiste,	
  on	
  présente	
  à	
  Socrate	
  un	
  étranger.	
  Pour	
  le	
  présenter,	
  on	
  fait	
  son	
  CV.	
  
Socrate	
  ne	
  se	
  laisse	
  nullement	
  démonter	
  :	
  ça	
  doit	
  être	
  un	
  dieu	
  !	
  Dieu,	
  ce	
  n’est	
  jamais	
  ça.	
  
C’est	
   comme	
  cela	
  que	
   je	
   lis	
   les	
   écritures.	
  Elles	
   sont	
   toujours	
   en	
   train	
  de	
  dire	
  :	
   ce	
  n’est	
  
jamais	
  ça.	
  

	
  
On	
  peut	
  dire	
  ce	
  que	
  ce	
  n’est	
  pas	
  mais	
  pas	
  ce	
  que	
  c’est.	
  
	
  
Même	
  pas	
  sûr.	
  Nous	
  aurions	
  une	
   liste	
  de	
  choses	
  qu’il	
  n’est	
  pas,	
  nous	
  ne	
  serions	
  

pas	
   plus	
   avancés.	
   Je	
   préfère	
   dire	
  :	
   ce	
   n’est	
   jamais	
   ça.	
   Parce	
   que	
   le	
   «	
  tout-­‐autre	
  »	
   c’est	
  
encore	
   quelque	
   chose.	
   Ce	
   n’est	
   pas	
   comme	
   cela	
   que	
   nous	
   fonctionnons.	
   Nous	
  
fonctionnons	
  en	
  le	
  désignant.	
  La	
  désignation	
  biblique	
  est	
  multiforme.	
  C’est	
  le	
  «	
  tu	
  »	
  de	
  la	
  
prière.	
   Pour	
   le	
   coup,	
   c’est	
   l’impératif	
   de	
   la	
   loi.	
   C’et	
   aussi	
   la	
   voix	
   de	
   la	
   prophétie,	
   la	
  
sagesse…	
  Mais	
  jamais	
  ce	
  n’est	
  ça.	
  Nous	
  avons	
  besoin	
  de	
  dire	
  quelque	
  chose,	
  mais	
  chaque	
  
fois	
  que	
  nous	
  allons	
  le	
  dire,	
  ce	
  n’est	
  pas	
  ça.	
  C’est	
  ce	
  que	
  je	
  comprends	
  comme	
  l’interdit	
  
de	
  l’idole,	
  l’interdit	
  de	
  la	
  représentation.	
  Nous	
  sommes	
  dans	
  l’idolâtrie,	
  dès	
  que	
  l’on	
  dit	
  :	
  
c’est	
   ça.	
   C’est	
   pour	
   cela	
   que	
   le	
   catéchisme,	
   c’est	
   idolâtrique.	
   On	
   fabrique	
   beaucoup	
   de	
  
non-­‐chrétiens	
  en	
   faisant	
  du	
  catéchisme.	
  On	
  est	
   censé	
  dire	
  ce	
  qu’est	
  Dieu.	
  Comme	
  c’est	
  
justement	
  ce	
  qu’il	
  ne	
  faut	
  pas	
  faire,	
  c’est	
  très	
  embêtant.	
  

Nous	
  ne	
   sommes	
  plus	
  dans	
  un	
  monde	
   religieux.	
   Ils	
   croyaient	
   à	
   ce	
   à	
  quoi	
  on	
  ne	
  
croit	
   plus.	
   C’était	
   pratique.	
   A	
   Madagascar,	
   sur	
   les	
   hauts	
   plateaux,	
   régulièrement	
   les	
  
morts	
  ont	
   froid.	
   Il	
   faut	
   aller	
   changer	
   leur	
   linceul.	
  On	
  appelle	
   cela	
   le	
   retournement	
  des	
  
morts.	
   C’est	
   en	
   réalité	
   une	
   mesure	
   hygiénique	
   pour	
   que	
   cela	
   ne	
   se	
   décompose	
   pas	
  
partout	
  dans	
  le	
  tombeau.	
  Il	
  faut	
  faire	
  un	
  peu	
  de	
  ménage.	
  Comment	
  sait-­‐on	
  que	
  le	
  mort	
  a	
  
froid	
  ?	
  Son	
  esprit	
  prévient	
  quelqu’un	
  qu’il	
  a	
  froid.	
  Dans	
  les	
  rêves	
  :	
  ce	
  sont	
  les	
  lieux	
  où	
  les	
  
esprits	
   nous	
   parlent.	
   D’une	
   certaine	
   manière,	
   nous	
   ne	
   sommes	
   pas	
   très	
   libres	
   par	
  
rapport	
   à	
   cela.	
   Nous	
   avons	
   nous	
   aussi	
   notre	
   mythologie	
  :	
   les	
   rêves	
   ont	
   aussi	
   une	
  
signification	
   qui	
   ne	
   nous	
   laisse	
   pas	
   forcément	
   très	
   libres.	
   Pour	
   eux,	
   dans	
   une	
   société	
  
religieuse,	
   cela	
   ne	
   fait	
   pas	
   problème	
   que	
   les	
   ancêtres	
   soient	
   ceci,	
   disent	
   cela.	
   Mais	
   à	
  
partir	
  du	
  moment	
  où	
  nous	
  ne	
  sommes	
  plus	
  dans	
  une	
  civilisation	
  religieuse,	
  où	
  Dieu	
  ne	
  se	
  
rencontre	
  pas	
  à	
  chaque	
  coin	
  de	
  porte,	
  nous	
  disons	
  qu’il	
   faut	
  sans	
  cesse	
  marcher	
  en	
  sa	
  
présence.	
  Comment	
  faisons-­‐nous	
  ?	
  Justement,	
  on	
  est	
  obligé	
  de	
  raturer.	
  Mais	
  d’abord	
  on	
  a	
  
écrit	
  quelque	
  chose.	
  Ce	
  n’est	
  pas	
  ça.	
  Mais	
  c’était	
  bien	
  de	
  l’écrire.	
  	
  



	
   10	
  

Vous	
   avez	
   des	
   experts	
   pour	
   cela.	
   Si	
   certains	
   on	
   lu	
   Thérèse	
   d’Avila,	
   elle	
   est	
  
toujours	
   en	
   train	
   de	
   dire	
   le	
   contraire	
   de	
   ce	
   qu’elle	
   vient	
   de	
   dire	
  :	
   de	
   s’amuser,	
   de	
   se	
  
moquer,	
   de	
   se	
   rétracter.	
   C’est	
   exactement	
   ça	
  :	
   un	
   peu	
   pour	
   la	
   première	
   fois	
   au	
   XVI°	
  
siècle,	
   Dieu	
   n’est	
   plus	
   disponible	
   en	
   Europe.	
   Pas	
   encore	
   pour	
   tout	
   le	
   monde.	
   Mais	
  
Thérèse	
  est	
  un	
  peu	
  cultivée,	
  elle	
  sait	
  lire.	
  Elle	
  est	
  d’une	
  famille	
  de	
  «	
  conversos	
  »	
  qui	
  pour	
  
exister	
   veulent	
   leur	
   place	
   au	
   soleil.	
   Elle	
   est	
   aux	
   avant-­‐postes.	
   Tous	
   ses	
   frères,	
   sept	
   je	
  
crois,	
   sont	
   partis	
   aux	
   Indes,	
   sont	
   conquistadors.	
   Ce	
   sont	
   des	
   aventuriers.	
   Ils	
   n’ont	
   pas	
  
d’argent,	
  un	
  peu	
  plus	
  que	
  la	
  moyenne	
  malgré	
  tout.	
  Ce	
  n’est	
  pas	
  qu’un	
  problème	
  financier.	
  
Cette	
  femme-­‐là,	
  dans	
  le	
  contexte	
  où	
  elle	
  est,	
  la	
  religion	
  qu’on	
  enseigne	
  :	
  ce	
  n’est	
  pas	
  ça.	
  
Pour	
   des	
   femmes,	
   ça	
   va	
   bien	
   de	
   réciter	
   le	
   Pater	
   et	
   l’Ave	
  Maria,	
   dit-­‐elle	
   sans	
   le	
   croire.	
  
Parce	
   que	
   ce	
   n’est	
   pas	
   ce	
   qu’elle	
   veut	
   mais	
   c’est	
   ce	
   que	
   l’on	
   enseigne.	
   Si	
   elle	
   dit	
   le	
  
contraire,	
   elle	
   va	
   avoir	
   des	
   problèmes.	
   Elle	
   dit	
   donc	
  :	
   ça	
   suffit,	
   pour	
   nous,	
   pauvres	
  
femmes	
   que	
   nous	
   sommes,	
   de	
   réciter	
   des	
   Pater	
   et	
   des	
   Ave.	
   Mais	
   pour	
   expliquer	
   ce	
  
qu’elle	
  vient	
  de	
  dire,	
  elle	
  va	
  dire	
  exactement	
  le	
  contraire.	
  	
  

Stratégies	
  pour	
  arriver	
  à	
  dire	
  Dieu	
  là	
  où	
  il	
  n’y	
  a	
  plus	
  de	
  place	
  pour	
  le	
  dire	
  dans	
  un	
  
monde	
  sans	
  Dieu.	
  Il	
  faut	
  que	
  nous	
  soyons	
  roublards	
  pour	
  parler	
  à	
  Dieu,	
  non	
  qu’il	
  faille	
  le	
  
rouler	
  pour	
  l’attraper	
  mais	
  pour	
  que	
  nous	
  ne	
  soyons	
  pas	
  attrapés	
  par	
  l’idole,	
  il	
  faut	
  que	
  
nous	
   soyons	
   des	
   roublards.	
   C’est	
   un	
   peu	
   cela	
   aussi	
   la	
   catéchèse.	
   Avec	
   des	
   CM1	
   par	
  
exemple,	
  je	
  vous	
  conseille	
  de	
  lire	
  la	
  création	
  du	
  monde	
  de	
  Gn	
  1	
  ou	
  2-­‐3.	
  Vous	
  verrez	
  les	
  
questions	
  sur	
  le	
  rapport	
  science	
  et	
  foi	
  qui	
  faisaient	
  hurler	
  Pie	
  XII	
  et	
  condamner	
  Teilhard	
  
de	
  Chardin.	
  L’enfant	
  de	
  huit,	
  ce	
  sont	
  des	
  questions	
  qu’il	
  pose.	
  Il	
  ne	
  parle	
  pas	
  du	
  principe	
  
oméga	
  mais	
   il	
   a	
  parfaitement	
   intégré	
  que	
  Dieu	
  n’a	
  pas	
   créé	
   le	
  monde	
  en	
   sept	
   jours	
   et	
  
qu’il	
  ne	
  faut	
  pas	
  lui	
  raconter	
  d’histoires.	
  Il	
  faut	
  faire	
  la	
  catéchèse	
  avec	
  ça.	
  C’est	
  notre	
  défi.	
  
C’est	
  passionnant.	
  	
  

	
  
Donnez	
  nous	
  des	
  exemples	
  concrets.	
  Qu’est-­ce	
  que	
  vous	
  dites	
  à	
  ces	
  enfants	
  ?	
  Non	
  pas	
  

à	
  propos	
  de	
  la	
  création,	
  mais	
  à	
  partir	
  du	
  constat	
  :	
  Dieu	
  n’est	
  pas	
  là.	
  Mais	
  s’il	
  vous	
  demande,	
  
où	
  est-­il,	
  comment	
  va-­t-­on	
  le	
  reconnaître	
  ?	
  Vous	
  dites	
  quoi	
  ?	
  

	
  
Il	
  vaut	
  mieux	
  que	
  ce	
  soit	
  lui-­‐même	
  qui	
  réponde.	
  Parce	
  qu’il	
  en	
  a	
  déjà	
  l’expérience.	
  

Tu	
  dis	
  que	
  Dieu,	
  on	
  ne	
  le	
  rencontre	
  pas,	
  c’est	
  vrai.	
  Est-­‐ce	
  que	
  c’est	
  vrai	
  ?	
  Tu	
  ne	
  l’as	
  pas	
  
déjà	
  rencontré.	
  Sur	
  un	
  groupe	
  de	
  dix,	
  il	
  y	
  en	
  a	
  toujours	
  un	
  qui	
  vous	
  raconte	
  :	
  une	
  prière,	
  
une	
  consolation	
  –	
  certes	
  ce	
  sont	
  les	
  mots	
  du	
  mythe,	
  de	
  la	
  poésie	
  –	
  mais	
  c’est	
  vrai,	
  c’est	
  ce	
  
qu’il	
  a	
  vécu.	
  Nous-­‐mêmes	
  nous	
  en	
  sommes	
  là.	
  C’est	
  ce	
  que	
  nous	
  avons	
  vécu.	
  Que	
  puis-­‐je	
  
en	
  dire	
  de	
  plus	
  ?	
  Je	
  n’en	
  sais	
  rien.	
  Si	
  je	
  veux	
  en	
  faire	
  quelque	
  chose	
  comme	
  deux	
  et	
  deux	
  
font	
   quatre,	
   ça	
   c’est	
   sûr	
   que	
   je	
   n’y	
   arriverai	
   pas.	
   Récemment,	
   j’ai	
   raconté	
   l’histoire	
   de	
  
Joseph	
  et	
  de	
  ses	
  frères.	
  On	
  était	
  embêté	
  :	
  comment	
  Dieu	
  peut	
  accepter	
  que	
  des	
  frères	
  se	
  
déchirent	
  ?	
  C’est	
  embêtant,	
  je	
  dis	
  :	
  en	
  plus	
  il	
  nous	
  dit	
  qu’il	
  faut	
  aimer	
  nos	
  ennemis.	
  Non,	
  
là,	
   ce	
   n’est	
   pas	
   possible.	
   Une	
  me	
   dit	
  :	
   «	
  J’avais	
   une	
   copine,	
   enfin	
   pas	
  ma	
   copine	
   parce	
  
qu’elle	
  m’ignorait	
  tout	
   le	
  temps.	
  Aujourd’hui,	
  c’est	
  ma	
  meilleure	
  amie.	
  »	
  Je	
  ne	
  lui	
  ai	
  pas	
  
soufflé	
  les	
  mots.	
  Je	
  ne	
  dis	
  pas	
  que	
  c’est	
  Dieu	
  qui	
  fait	
  cela.	
  Comme	
  nous	
  tous,	
  ils	
  ont	
  des	
  
expériences	
   de	
   choses	
   inattendues,	
   qui	
   ne	
   relèvent	
   pas	
   du	
   lien	
   de	
   cause	
   à	
   effet,	
   du	
  
constat.	
   C’est	
   quelque	
   chose	
  que	
   l’on	
   a	
   fait	
   dans	
   la	
   vie.	
   Je	
   crois	
   que	
   l’on	
   peut	
   dire	
  des	
  
petites	
  choses	
  comme	
  cela.	
  	
  

Si	
  vous	
  lisez	
  Gn	
  1	
  et	
  vous	
  leur	
  faites	
  remarquer	
  –	
  ce	
  que	
  tous	
  les	
  exégètes	
  savent	
  
et	
  pas	
  seulement	
  eux	
  –	
  qu’à	
  chaque	
  fois	
  que	
  Dieu	
  finit	
  quelque	
  chose	
  il	
  dit	
  «	
  C’est	
  bon	
  »	
  
et	
  à	
  la	
  fin	
  :	
  «	
  C’était	
  très	
  bon.	
  »	
  Il	
  est	
  content	
  de	
  lui,	
  il	
  manque	
  un	
  peu	
  d’humilité.	
  Et	
  puis,	
  
pourrait-­‐il	
  faire	
  une	
  chose	
  et	
  que	
  ce	
  ne	
  soit	
  pas	
  bon	
  ?	
  C’est	
  curieux.	
  Soit	
  Dieu	
  est	
  Dieu	
  et	
  
ça	
   va	
   être	
   bon.	
   Soit	
  Dieu	
  n’est	
   pas	
   humble…	
  Et	
   si	
   ce	
   «	
  C’est	
   bon	
  »	
   était	
   une	
   espèce	
   de	
  



	
   11	
  

déclaration	
  d’amour	
  ?	
  Alors	
  cinq	
  ou	
  six	
   fois	
  dans	
   le	
   texte	
  de	
   la	
  création	
  on	
  nous	
  glisse,	
  
«	
  C’est	
  bien,	
  je	
  vous	
  aime.	
  »	
  Alors	
  le	
  récit	
  de	
  Gn	
  1	
  est	
  un	
  récit	
  d’alliance.	
  Si	
  nous	
  lisons	
  la	
  
création	
   comme	
  une	
   alliance	
   ou	
   une	
   bénédiction	
   (non	
   comme	
  un	
   récit	
   de	
   création	
   au	
  
sens	
  du	
  comment	
  ça	
  s’est	
  passé,	
  mais	
  une	
  affirmation	
  de	
  ce	
  que	
  ce	
  monde	
  est	
  bon	
  pour	
  
l’homme	
  aux	
  yeux	
  de	
  Dieu,	
  est	
  promesse	
  de	
  bonté	
  de	
  Dieu	
  pour	
   l’homme	
  quoi	
  qu’il	
  en	
  
soit	
  du	
  mal),	
  je	
  n’ai	
  pas	
  peur	
  qu’à	
  quinze	
  ans	
  ils	
  mettent	
  cela	
  par-­‐dessus	
  bord	
  parce	
  que	
  
je	
  leur	
  aurais	
  raconté	
  des	
  histoires.	
  On	
  a	
  des	
  possibilités,	
  y	
  compris	
  avec	
  les	
  enfants.	
  	
  

J’ai	
   toujours	
   fait	
  de	
   l’aumônerie,	
  mais	
  du	
  catéchisme	
  avec	
  des	
  primaires,	
   je	
  n’en	
  
fais	
  que	
  depuis	
  quatre	
  ans	
  et	
  je	
  me	
  régale	
  parce	
  qu’ils	
  sont	
  assez	
  nature	
  –	
  quand	
  ce	
  n’est	
  
pas	
  le	
  cas,	
  ça	
  se	
  voit.	
  Et	
  ils	
  sont	
  drôles	
  à	
  réfléchir	
  entre	
  eux	
  comme	
  on	
  réfléchit	
  à	
  huit	
  ou	
  
neuf	
   ans.	
   Ça	
   ne	
  marche	
   pas	
   si	
  mal	
   que	
   cela	
   de	
   ne	
   pas	
   faire	
   croire	
   que	
   le	
   discours	
   du	
  
mythe	
  c’est	
  un	
  discours	
  qui	
  raconte	
  autre	
  chose.	
  Ils	
  vont	
  prochainement	
  lire	
  le	
  buisson	
  
ardent.	
  Je	
  propose	
  de	
  lire	
  le	
  texte	
  comme	
  une	
  énigme.	
  C’est	
  d’ailleurs	
  ce	
  que	
  dit	
  Moïse	
  :	
  
«	
  Qu’est-­‐ce	
  que	
  c’est	
  que	
  cela	
  ?	
  »	
  On	
  va	
  faire	
  comme	
  Moïse.	
  Il	
  faut	
  décoder	
  l’énigme.	
  C’est	
  
le	
  sens	
  du	
  texte	
  :	
  qu’est-­‐ce	
  que	
  cela	
  veut	
  bien	
  dire	
  le	
  nom	
  de	
  Dieu,	
  un	
  Dieu	
  qui	
  s’occupe	
  
du	
  peuple	
  ?	
   Si	
   on	
   arrive	
   à	
  montrer	
  que	
   le	
  plus	
   intéressant,	
   ce	
  n’est	
   pas	
  qu’un	
  buisson	
  
brûle	
   sans	
   se	
   consumer	
   mais	
   que	
   c’est	
   comme	
   un	
   signe	
   de	
   piste	
   –	
   ici	
  :	
   énigme	
  –,	
   on	
  
apprend	
   à	
   articuler	
   les	
   différents	
   niveaux	
   de	
   la	
   parabole	
  :	
   Le	
   peuple	
   est	
   réduit	
   en	
  
esclavage	
  mais	
  Dieu	
  s’en	
  soucie.	
  Au	
  niveau	
  du	
  constant	
  :	
  il	
  n’est	
  pas	
  là.	
  Attention,	
  c’est	
  un	
  
peu	
  plus	
  compliqué	
  que	
  cela.	
  Comment	
  ça	
  marche	
  nos	
  vies	
  ?	
  

C’est	
  un	
  peu	
  compliqué	
  avec	
   les	
  enfants,	
  mais	
  ça	
  marche.	
  Avec	
   les	
  préparations	
  
baptême-­‐mariage,	
  dès	
  que	
  quelqu’un	
  est	
  tombé	
  amoureux	
  une	
  fois	
  dans	
  sa	
  vie,	
  ce	
  n’est	
  
pas	
  compliqué	
  de	
  lui	
  montrer	
  que	
  dans	
  la	
  vie	
  il	
  y	
  a	
  des	
  énigmes	
  qu’il	
  faut	
  commencer	
  à	
  
regarder	
  parce	
  que	
  c’est	
  là	
  que	
  c’est	
  intéressant.	
  	
  

	
  
Et	
  quand	
  Jean	
  nous	
  dit	
  :	
  «	
  Dieu	
  est	
  amour	
  »	
  ?	
  
	
  
Je	
   reviens	
   à	
   ces	
   gens	
   qui	
   font	
   baptiser	
   leurs	
   enfants	
   pour	
   leur	
   transmettre	
   des	
  

valeurs.	
  Quand	
  je	
  lis	
  l’Evangile,	
  Jésus	
  n’est	
  jamais	
  du	
  côté	
  des	
  gens	
  qui	
  ont	
  des	
  valeurs.	
  
C’est	
  embêtant.	
  On	
  fait	
  baptiser	
  nos	
  enfants	
  pour	
  qu’ils	
  aient	
  des	
  valeurs	
  et	
   Jésus	
  n’est	
  
jamais	
  avec	
  les	
  gens	
  qui	
  ont	
  des	
  valeurs.	
  Il	
  y	
  a	
  un	
  hic.	
  Voir	
  Zachée.	
  Il	
  est	
  venu	
  pour	
  ceux	
  
qui	
  n’ont	
  pas	
  de	
  valeur.	
  Dernière	
  préparation	
  au	
  mariage	
  :	
  qu’est-­‐ce	
  qui	
  nous	
  reste	
  ?	
  Une	
  
des	
   épouses	
   dit	
  :	
   «	
  C’est	
   comme	
   nous,	
   quand	
   on	
   s’aime,	
   on	
   fait	
   plus	
   de	
   choses.	
  »	
   Je	
  
traduis	
  :	
  «	
  Quand	
  on	
  s’aime,	
  cela	
  permet	
  de	
  faire	
  des	
  trucs	
  dont	
  on	
  ne	
  se	
  serait	
  pas	
  douté	
  
qu’on	
   pouvait	
   les	
   faire.	
  »	
   Si	
   vous	
   avez	
   eu	
   des	
   enfants	
   malades,	
   vous	
   le	
   savez.	
   Alors	
  
«	
  Dieu	
  »,	
   ça	
  permet	
  de	
   faire	
  des	
   choses	
  qu’on	
  ne	
   se	
  pensait	
   pas	
   capables	
  de	
   faire.	
   Elle	
  
n’en	
  était	
  pas	
  arrivée	
  là.	
  

Une	
  personne	
  a	
  alors	
  dit	
  :	
  «	
  C’est	
  l’amour	
  et	
  l’amour	
  c’est	
  une	
  valeur.	
  »	
  Je	
  ne	
  crois	
  
pas,	
   je	
   résiste	
   à	
   cela.	
   L’amour	
   c’est	
   la	
   fin	
   des	
   valeurs.	
   Voir	
   ce	
   qui	
   s’est	
   passé	
   avec	
   le	
  
synode	
   sur	
   la	
   famille.	
   C’est	
   au	
   nom	
   des	
   valeurs	
   que	
   certaines	
   amours	
   ne	
   sont	
   pas	
  
reconnues.	
  C’est	
  au	
  nom	
  des	
  valeurs	
  que	
  nous	
  n’arrivons	
  pas	
  à	
  dire	
  l’amour	
  de	
  Dieu	
  pour	
  
tous,	
  indépendamment	
  des	
  questions	
  compliquées	
  –	
  communier,	
  ne	
  pas	
  communier,	
  etc.	
  
«	
  Dieu	
  est	
  amour	
  »	
  est	
  une	
  formule	
  dont	
  nous	
  sommes	
  contents	
  parce	
  que	
  nous	
  sommes	
  
arrivés,	
   comme	
   St	
   Thomas	
   tout	
   à	
   l’heure	
   avec	
   Dieu.	
   Son	
  meilleur	
   nom	
   c’est	
   «	
  Être	
  »	
  ?	
  
Oui	
  ?	
  Non,	
  parce	
  que	
  ce	
  n’est	
  pas	
  possible	
  :	
  cela	
  devient	
  à	
  son	
  tour	
  une	
  idole.	
  Mais	
  si	
  on	
  
dit	
  «	
  amour	
  »	
  on	
  n’a	
  pas	
  dit	
  cette	
  idole,	
  on	
  essaie	
  d’être	
  sur	
  un	
  registre	
  qui	
  renverse	
  tout,	
  
qui	
  met	
  du	
  désordre.	
  Pourquoi	
  pas	
  ?	
  	
  

Ce	
  qui	
  m’ennuie	
  c’est	
  que	
  l’amour,	
  on	
  pense	
  que	
  c’est	
  ce	
  qui	
  fait	
  que	
  ça	
  va	
  bien.	
  Ce	
  
n’est	
  pas	
  complètement	
  faux.	
  Mais	
  quand	
  Jésus	
  aime,	
  ça	
  met	
  le	
  monde	
  en	
  crise	
  :	
  ça	
  ne	
  va	
  



	
   12	
  

pas	
  très	
  bien.	
  Il	
  faudrait	
  donc	
  s’entendre	
  sur	
  le	
  mot	
  magique.	
  Est-­‐ce	
  que	
  l’amour	
  c’est	
  fait	
  
pour	
  que	
  ça	
  aille	
  bien	
  ?	
  Certes,	
  c’est	
  mieux	
  que	
  la	
  haine.	
  Mais	
  «	
  Je	
  suis	
  venu	
  mettre	
  le	
  feu	
  
sur	
  la	
  terre.	
  La	
  belle-­‐mère	
  sera	
  opposée	
  à	
  la	
  bru,	
  la	
  bru	
  à	
  la	
  belle-­‐mère,	
  etc.	
  »	
  

Dans	
   notre	
   vocabulaire,	
   les	
   valeurs	
   ce	
   sont	
   toujours	
   les	
   choses	
   positives,	
   qui	
  
justement	
  ont	
  de	
  la	
  valeur.	
  Avec	
  Jésus,	
  quand	
  il	
  aime,	
  ça	
  met	
  le	
  désordre.	
  A	
  tel	
  point	
  qu’il	
  
vaut	
   mieux	
   s’en	
   débarrasser,	
   c’est	
   ce	
   qui	
   se	
   passe.	
   Nous	
   le	
   savons	
  :	
   nous	
   nous	
  
débarrassons	
   de	
   ce	
   qui	
   ne	
   va	
   pas.	
   Je	
   ne	
   suis	
   pas	
   certain	
   d’être	
   content	
   d’avoir	
   un	
  
meilleur	
  mot,	
  même	
  si	
  évidemment,	
  c’est	
  l’un	
  des	
  meilleurs.	
  Mais	
  là	
  encore,	
  j’ai	
  envie	
  de	
  
dire	
  :	
  pas	
  ça.	
  Mais	
  il	
  y	
  a	
  aussi	
  des	
  amours	
  qui	
  sont	
  vécus	
  comme	
  ce	
  qui	
  met	
  du	
  désordre	
  
et	
  qui	
  ont	
  fait	
  grandir	
  les	
  gens.	
  Le	
  désordre	
  :	
  ça	
  bouleverse,	
  ça	
  fait	
  faire	
  des	
  choses	
  pas	
  
prévues,	
  pas	
  même	
  pensables.	
  Au	
  bout	
  d’un	
  moment	
  on	
  ne	
  sait	
  plus	
  rien.	
  Mais	
  c’est	
  très	
  
bien.	
  Peut-­‐être	
  est-­‐ce	
  cela	
  qu’il	
  faut	
  faire.	
  Ne	
  plus	
  rien	
  savoir	
  et	
  apprendre	
  aux	
  enfants	
  à	
  
aussi	
  ne	
  pas	
  savoir.	
  Non	
  pas	
  pour	
  les	
  fragiliser,	
  mais	
  au	
  contraire	
  parce	
  que	
  c’est	
  comme	
  
cela	
  qu’ils	
  auront	
  une	
  colonne	
  vertébrale	
  pour	
  ne	
  pas	
  avoir	
  peur	
  de	
  ne	
  pas	
  savoir.	
  	
  

	
  
Je	
  voudrais	
  revenir	
  à	
  ce	
  que	
  vous	
  avez	
  dit	
  de	
  l’effacement.	
  Le	
  chemin	
  de	
  Jésus,	
  avez-­

vous	
  dit,	
  est	
  un	
  chemin	
  d’effacement.	
   Je	
  vous	
  ai	
   lu	
  :	
  «	
  La	
  logique	
  même	
  de	
   l’Evangile	
  nous	
  
conduit	
   à	
   son	
   effacement,	
   à	
   la	
   sécularisation.	
  »	
  Aujourd'hui,	
   comment	
   vivre	
   l’effacement,	
  
l’accepter,	
  compte-­tenu	
  de	
  ce	
  que	
  nous	
  dit	
  l’Eglise,	
  la	
  hiérarchie	
  ?	
  

	
  
Vous	
   avez	
   remarqué	
  :	
   depuis	
   trois	
   ans,	
   c’est	
   un	
  peu	
  plus	
   respirable.	
   C’était	
   une	
  

des	
  premières	
  sorties	
  de	
  François	
  :	
  aller	
  jeter	
  cette	
  couronne	
  de	
  fleurs	
  à	
  Lampedusa.	
  Ça	
  
sert	
  à	
  quoi	
  ?	
  Il	
  en	
  est	
  mort	
  des	
  centaines	
  et	
  des	
  milliers	
  depuis.	
  Son	
  geste	
  est	
  ridicule,	
  ça	
  
ne	
   veut	
   rien	
   dire,	
   mais	
   en	
   même	
   temps…	
   Il	
   rend	
   les	
   choses	
   autrement	
   respirables.	
  
D’abord	
  parce	
  que	
   les	
  discours	
  avec	
   lesquels	
  on	
  n’était	
  pas	
  en	
  accord	
  ne	
  peuvent	
  plus	
  
s’exprimer	
  de	
  façon	
  aussi	
  «	
  décomplexée	
  »	
  comme	
  on	
  disait.	
  On	
  est	
  revenu	
  à	
  un	
  peu	
  de	
  
pudeur.	
  Il	
  ne	
  nous	
  faut	
  pas	
  devenir	
  des	
  papolâtres.	
  Il	
  faut	
  dire	
  aussi	
  que	
  certaines	
  choses	
  
qu’il	
  dit	
  et	
  qu’il	
  fait	
  ne	
  vont	
  pas.	
  Mais	
  ce	
  souci	
  de	
  mettre	
  les	
  pauvres	
  devant	
  –	
  même	
  si	
  
c’est	
  un	
  communicant	
  hors	
  pair	
  –,	
  ça	
  va	
  aller	
  du	
  côté	
  de	
  l’effacement.	
  

Je	
   n’ai	
   jamais	
   été	
   ami	
   avec	
   Mère	
   Theresa.	
   Sa	
   théologie	
   m’a	
   agacé.	
   Du	
   moins	
  
jusqu’à	
  ce	
  qu’on	
  apprenne	
  qu’elle	
  avait	
  toujours	
  été	
  dans	
  la	
  nuit.	
  Ça	
  change	
  les	
  choses.	
  
Mais	
   il	
   y	
   a	
   une	
   chose	
   pour	
   laquelle	
   je	
   veux	
   bien	
   lui	
   décerner	
   le	
   titre	
   de	
   témoin	
  	
   de	
  
l’Evangile	
  au	
  XX°	
  siècle.	
  Qu’a-­‐t-­‐elle	
  fait	
  ?	
  Elle	
  s’est	
  assise	
  à	
  côté	
  du	
  moribond	
  pour	
  qu’il	
  ne	
  
meure	
  pas	
  seul.	
  Inefficacité	
  totale.	
  Qui	
  d’ailleurs	
  lui	
  a	
  été	
  reprochée…	
  On	
  lui	
  a	
  reproché	
  
ses	
  mouroirs.	
  Que	
  voulez-­‐vous	
  ?	
  En	
  Inde	
  on	
  meurt	
  à	
  la	
  pelle.	
  Elle	
  est	
  là,	
  elle	
  tient	
  la	
  main	
  
et	
  c’est	
  cela	
  qui	
  compte.	
  Ça	
  ne	
  sert	
  à	
  rien.	
  

	
  
Pourquoi	
  dites-­vous	
  que	
  cela	
  ne	
  sert	
  à	
  rien	
  ?	
  
	
  
Parce	
  que	
  le	
  type	
  est	
  mort.	
  
	
  
Soit	
  mais	
  son	
  objectif	
  était	
  qu’il	
  ne	
  meure	
  pas	
  seul.	
  Il	
  n’est	
  pas	
  mort	
  seul.	
  C’est	
  ça	
  qui	
  

est	
  le	
  plus	
  important.	
  
	
  
Oui.	
   Mais	
   le	
   plus	
   important,	
   c’est	
   qu’elle	
   s’est	
   faite	
   de	
   cette	
   façon-­‐là	
   la	
   grande	
  

parabole	
  de	
  Dieu.	
  Il	
  s’assied	
  et	
  il	
  nous	
  prend	
  la	
  main.	
  Je	
  suis	
  toujours	
  aussi	
  triste,	
  aussi	
  
moribond.	
  Et	
  même,	
  je	
  passe	
  de	
  l’autre	
  côté.	
  Mais,	
  il	
  est	
  là.	
  

	
  
Pour	
  moi	
  c’est	
  l’essentiel.	
  



	
   13	
  

	
  
Ma	
  question	
  c’est	
  de	
  savoir	
  si	
  nous	
  devons	
  parler	
  de	
  cela	
  en	
  termes	
  d’efficacité.	
  

C’est	
   particulièrement	
   inefficace	
   en	
   termes	
   de	
   santé.	
   On	
   a	
   tellement	
   la	
   rhétorique	
   de	
  
l’efficacité	
  dans	
  notre	
  société,	
  que	
  cela	
  m’intéresse	
  de	
  mettre	
  un	
  pied	
  dans	
  la	
  porte.	
  C’est	
  
vrai	
   que	
   ce	
   n’est	
   pas	
   très	
   rentable	
   et	
   efficace	
   et	
   que	
   justement	
   c’est	
   témoin	
   d’une	
  
gratuité.	
  Alors	
  si	
  trop	
  vite	
  je	
  le	
  récupère	
  avec	
  le	
  vocabulaire	
  «	
  c’est	
  très	
  important	
  »	
  –	
  ce	
  
que	
   je	
  crois	
  –,	
   si	
   trop	
  vite	
   je	
   le	
  réhabille	
  avec	
   le	
  vocabulaire	
  de	
   l’efficacité,	
   je	
  risque	
  de	
  
perdre	
   la	
   force	
  prophétique.	
  Si	
   je	
  range	
  dans	
   le	
  «	
  ça	
  sert	
  à	
  quelque	
  chose	
  »,	
   je	
   le	
  rends	
  
inodore	
  à	
  une	
  civilisation	
  pour	
  laquelle	
  ne	
  sont	
  acceptables	
  que	
  les	
  choses	
  qui	
  servent	
  à	
  
quelque	
  chose.	
  

	
  
Cette	
   formule	
   «	
  ça	
  ne	
   sert	
   à	
   rien	
  »,	
   il	
   faudrait	
   se	
  mettre	
  d’accord	
   sur	
  une	
   critique	
  

cette	
  société	
  qui	
  juge	
  que	
  valent	
  des	
  choses	
  qui	
  pour	
  nous	
  n’ont	
  pas	
  beaucoup	
  de	
  valeur.	
  On	
  
a	
   l’air	
   de	
   sacrifier	
   à	
   cette	
   conception.	
   Il	
   faut	
   certes	
   éviter	
   de	
   transformer	
   les	
   valeurs	
   de	
  
gratuité	
   en	
   ayant	
   l’air	
   de	
   les	
   classer	
   au	
  même	
  niveau	
   que	
   les	
   autres.	
   C’est	
   délicat.	
   Jésus,	
  
comme	
  mère	
  Theresa,	
  n’avait	
  pas	
  appris	
  à	
  dire	
  Dieu.	
   Il	
  a	
  mis	
   les	
  gens,	
  en	
  s’y	
  mettant	
   lui-­
même,	
   dans	
   une	
   attitude	
   où	
   une	
   expérience	
   de	
  Dieu	
   se	
   fait.	
   Evangéliser	
   c’est	
   essayer	
   de	
  
vivre	
  dans	
  cette	
  attitude-­là.	
  

	
  
Ma	
  manière	
  d’articuler	
  les	
  choses	
  peut	
  ne	
  pas	
  convenir	
  à	
  tel	
  ou	
  tel.	
  Je	
  dis	
  :	
  ce	
  n’est	
  

pas	
  ça.	
  Et	
  le	
  coup	
  suivant,	
  je	
  dirai	
  encore	
  :	
  ce	
  n’est	
  pas	
  ça.	
  Il	
  y	
  a	
  place	
  pour	
  une	
  diversité	
  
de	
  manières	
  d’exprimer.	
  J’insiste	
  :	
  l’idée	
  que	
  nous	
  avons	
  que	
  vivre	
  c’est	
  réussir	
  notre	
  vie.	
  
Qu’est-­‐ce	
   donc	
   que	
   réussir	
   sa	
   vie	
  ?	
   On	
   pourrait	
   étudier	
   les	
   slogans	
   et	
   affiches	
   des	
  
services	
  diocésains	
  des	
  vocations	
  depuis	
  quarante	
  ans.	
  Pour	
  valoriser	
  la	
  vocation,	
  il	
  faut	
  
en	
   parler	
   en	
   ces	
   termes	
  :	
   «	
  Un	
   chemin	
   pour	
   réussir	
   sa	
   vie	
  ?	
  »,	
   super-­‐slogan	
   pour	
   la	
  
prochaine	
  campagne,	
  n’est-­‐ce	
  pas	
  ?	
  Ça	
  marcherait.	
  Qu’est-­‐ce	
  que	
  ça	
  veut	
  dire	
  :	
  j’ai	
  réussi	
  
ma	
  vie	
  ?	
  Est-­‐ce	
  cela	
  l’important	
  ?	
  Tous	
  les	
  livres	
  de	
  développement	
  personnel,	
  je	
  ne	
  sais	
  
pas	
  si	
  c’est	
  l’Evangile.	
  

Un	
  copain	
  du	
  séminaire	
  a	
  été	
  ordonné	
  et	
  a	
  quitté	
   le	
  ministère.	
  Parmi	
   les	
  choses	
  
qu’il	
  dit	
  :	
  je	
  crevais	
  d’être	
  tout	
  seul,	
  je	
  n’en	
  pouvais	
  plus.	
  La	
  tentation	
  du	
  suicide	
  était	
  là.	
  
Réflexion	
  d’un	
  vieux	
  professeur	
  de	
  séminaire	
  :	
  «	
  Qu’est-­‐ce	
  qu’il	
  croit	
  ?	
  Qu’on	
  est	
  là	
  pour	
  
être	
   heureux	
  ?	
  »	
   Tous	
   nous	
   pensons	
   et	
   nous	
   apprenons	
   à	
   nos	
   enfants	
   que	
   l’important	
  
c’est	
   d’être	
   heureux.	
   Je	
   ne	
   suis	
   pas	
   sûr	
   que	
   ce	
   soit	
   le	
   but.	
   Si	
   on	
   l’est,	
   tant	
  mieux.	
   Etre	
  
heureux,	
  ce	
  n’est	
  peut-­‐être	
  pas	
  ça	
  non	
  plus.	
  Qu’a-­‐t-­‐on	
  en	
  tête	
  ?	
  Justement	
  on	
  va	
  découvrir	
  
que	
  c’est	
  encore	
  autre	
  chose.	
  On	
  le	
  voit	
  avec	
  ceux	
  qui	
  reçoivent	
  des	
  tuiles	
  sur	
  le	
  coin	
  de	
  
la	
  figure.	
  Un	
  couple,	
  dont	
  la	
  femme	
  a	
  un	
  cancer	
  depuis	
  dix	
  ans	
  :	
  depuis	
  dix	
  ans,	
  rechute,	
  
rédemption,	
  rechute,	
  rédemption.	
  Ça	
  veut	
  dire	
  quoi	
  :	
  être	
  heureux	
  ?	
  Réussir	
  sa	
  vie	
  ?	
  Là	
  je	
  
pense,	
  cette	
  manière	
  de	
  parler	
  qui	
  nous	
  est	
  tellement	
  connaturelle,	
  elle	
  est	
  insensée,	
  elle	
  
ne	
  marche	
   pas	
   du	
   tout.	
   Je	
   ne	
   dis	
   pas	
   qu’il	
   ne	
   faille	
   pas	
   chercher	
   le	
   bonheur	
   –	
   voir	
   le	
  
psaume	
  :	
   «	
  Beaucoup	
   demandent	
  :	
   qui	
   nous	
   fera	
   voir	
   le	
   bonheur	
  ?	
  »	
   C’est	
   magnifique.	
  
Mais	
  est-­‐ce	
  la	
  bonne	
  question	
  ?	
  C’est	
  pour	
  cela	
  que	
  je	
  met	
  permets	
  d’insister	
  sur	
  «	
  Ça	
  ne	
  
sert	
   à	
   rien	
  ».	
   Nous	
   pouvons	
   nous	
   poser	
   la	
   question.	
   Peut-­‐être	
   est-­‐ce	
   de	
   la	
   mauvaise	
  
philosophie.	
  Mais	
  pour	
  le	
  jeune	
  qui	
  a	
  quinze	
  ans	
  aujourd’hui	
  en	
  Syrie,	
  ça	
  veut	
  dire	
  quoi	
  ?	
  
J’ai	
  travaillé	
  pendant	
  neuf	
  ans	
  dans	
  la	
  formation	
  des	
  séminaristes.	
  La	
  justification	
  de	
  leur	
  
statut	
   de	
   séminaristes,	
   du	
   fait	
   qu’ils	
   continuaient	
   et	
   qu’ils	
   estimaient	
   avoir	
   raison	
   de	
  
continuer,	
  c’est	
  qu’ils	
  étaient	
  heureux.	
  Bien	
  sûr.	
  Chacun	
  d’entre	
  nous	
  qui	
  avons	
  tenté	
  de	
  
durer	
  dans	
  une	
  parole	
  donnée,	
  sait	
  que	
  le	
  critère	
  n’est	
  plus	
  tout	
  à	
  fait	
  suffisant.	
  Peut-­‐être	
  
passera-­‐t-­‐on	
  à	
  autre	
  chose	
  ?	
  Pour	
  ces	
  séminaristes,	
   c’était	
  une	
  manière	
  de	
  se	
  rassurer.	
  
C’était	
  un	
  indice	
  :	
  comment	
  savoir	
  si	
  on	
  tiendra	
  toute	
  sa	
  vie	
  ?	
  Est-­‐ce	
  suffisant	
  ?	
  J’emploie	
  



	
   14	
  

ce	
  vocabulaire	
  pas	
  seulement	
  parce	
  que	
  c’est	
  le	
  vocabulaire	
  négatif	
  de	
  la	
  grâce	
  –	
  ce	
  n’est	
  
pas	
  rien	
  –	
  mais	
  aussi	
  pour	
  nous	
  défaire	
  de	
  nos	
  habitudes.	
  

	
  
Transcription	
  :	
  Loïc	
  de	
  Kerimel,	
  revue	
  par	
  Patrick	
  Royannais	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
ANNEXE	
  :	
  réflexions	
  de	
  Patrick	
  Royannais	
  autour	
  du	
  travail	
  fait	
  sur	
  le	
  livre	
  de	
  J.-­A.	
  
Pagola,	
  Jésus,	
  approche	
  historique.	
  
	
  
Il	
   y	
   a	
   un	
   fossé	
   entre	
   ce	
   que	
   l’analyse	
   historique	
   (judaïsme	
   du	
   1er	
   siècle,	
   lecture	
   des	
  
évangiles,	
   archéologie,	
   histoire	
   du	
   dogme	
   christologique,	
   etc.)	
   permet	
   de	
   savoir	
   et	
   la	
  
prédication	
  ou	
  la	
  catéchèse	
  sur	
  Jésus.	
  
Comme	
  si	
  entre	
  le	
  Jésus	
  de	
  l’histoire	
  et	
  le	
  Christ	
  de	
  la	
  foi	
  il	
  y	
  avait	
  un	
  nouveau	
  fossé,	
  non	
  
celui	
  du	
  passage	
  de	
  l’histoire	
  au	
  dogme,	
  mais	
  celui	
  du	
  refus	
  par	
  la	
  vulgate	
  chrétienne	
  de	
  
se	
  laisser	
  enrichir	
  par	
  l’histoire.	
  
Car	
   l’histoire,	
   avant	
   de	
   détruire	
   le	
   dogme,	
   si	
   tant	
   est	
   que	
   tel	
   ait	
   jamais	
   été	
   son	
   but,	
  
nourrit	
   la	
   foi.	
  Le	
   Jésus	
  que	
   l’histoire	
  met	
  à	
   jour	
  devient	
  vivant,	
   sorti	
  de	
   la	
  prison	
  de	
   la	
  
vulgate	
  et	
  de	
  l’imaginaire,	
  sorti	
  de	
  la	
  christologie	
  d’en	
  haut	
  qui,	
  à	
  bien	
  des	
  égards,	
  est	
  une	
  
mythologie.	
  Si	
  nous	
  sortons	
  Jésus	
  de	
  la	
  mythologie,	
  évidemment	
  nous	
  le	
  rendons	
  à	
  la	
  foi,	
  
ou	
  du	
  moins,	
  nous	
  nous	
  donnons	
  une	
  chance	
  de	
  l’accueillir	
  dans	
  la	
  foi.	
  	
  
Se	
  donner	
  les	
  moyens	
  de	
  toucher	
  ce	
  Jésus	
  de	
  chair	
  et	
  d’os,	
  plus	
  près,	
  c’est	
  une	
  manière	
  
de	
   l’aimer,	
   peut-­‐être	
   même	
   de	
   laver	
   ses	
   pieds	
   de	
   nos	
   larmes,	
   de	
   les	
   essuyer	
   de	
   nos	
  
cheveux,	
   ou	
   plus	
   prosaïquement,	
   de	
   le	
   rencontrer	
   et	
   de	
   nous	
  mettre	
   à	
   nouveau,	
   ou	
   à	
  
notre	
  tour,	
  à	
  son	
  école.	
  
	
  
Laver	
  ses	
  pieds	
  de	
  nos	
  larmes,	
  parce	
  que	
  si	
  la	
  prédication	
  de	
  Jésus	
  est	
  différente	
  de	
  celle	
  
du	
  Baptiste,	
   notamment	
  par	
   rapport	
   à	
   la	
   colère	
  de	
  Dieu,	
   elle	
   nous	
   fait	
   non	
  pas	
   entrer	
  
dans	
   la	
  culpabilité,	
  mais	
  exister	
  dans	
   le	
  pardon,	
  exister	
  malgré	
  ce	
  que	
   j’ai,	
  nous	
  avons,	
  
raté,	
  exister	
  relevés,	
  non	
  par	
  nous,	
  mais	
  par	
  autrui,	
  par	
  Dieu	
  aussi.	
  Crier	
  un	
  kyrie,	
  parce	
  
que	
  si	
  peu	
  prennent	
  en	
  pitié.	
  Crier	
  un	
  kyrie	
  pour	
  que	
  rien	
  d’humain	
  ne	
  soit	
  perdu	
  et	
  que	
  
l’inhumain	
  en	
  l’homme,	
  le	
  défiguré,	
  soit	
  refiguré,	
  transfiguré.	
  
Si	
   je	
  ne	
  vois	
   chez	
   Jésus	
  aucune	
  condition	
  au	
  pardon,	
   aucune	
  condition	
  à	
   sa	
   suite	
  –	
  qui	
  
n’est	
  pas	
   contre	
  nous	
  est	
   avec	
  nous	
  –	
  aucun	
   rite	
   initiatique,	
   je	
  vois	
   Jésus	
  prendre	
   soin	
  
que	
  le	
  malade	
  ne	
  rechute.	
  «	
  Désormais	
  ne	
  pèche	
  plus.	
  »	
  Accueil	
  inconditionnel	
  qui	
  ouvre	
  
à	
  une	
  responsabilité,	
  celle	
  de	
  l’action	
  de	
  grâce	
  –	
  et	
  les	
  neuf	
  autres,	
  où	
  sont-­‐ils	
  ?	
  –	
  celle	
  du	
  
frère	
  (parabole	
  de	
   l’homme	
  qui	
   implore	
  pour	
   lui	
   la	
  remise	
  de	
  dette	
  et	
  n’en	
  délivre	
  pas	
  
son	
  frère).	
  
La	
   théologie	
   de	
   la	
   rétribution	
   doit	
   être	
   écartée.	
   Cela	
   ne	
   signifie	
   pas	
   la	
   fin	
   de	
   la	
  
responsabilité,	
   gratuite,	
   parce	
   que	
   le	
   frère	
   l’attend	
  pour	
   vivre,	
   parce	
   que	
   le	
   (re)tour	
   à	
  
Dieu	
  est	
  vie.	
  
Jésus	
   est	
   exigeant	
   et	
   dur	
   contre	
   ceux	
   qui	
   se	
   croient	
   justes.	
   Et	
   nous	
   nous	
   croyons	
   si	
  
facilement	
   justes.	
   Comme	
   c’est	
   difficile	
   d’y	
   échapper.	
   Combien	
   de	
   fois,	
   nous	
   nous	
  
surprenons,	
  quoi	
  que	
  nous	
  ayons	
  voulu,	
  dans	
  la	
  logique	
  du	
  juste.	
  Infantilisme	
  archaïque,	
  
comme	
   l’enfant	
  pour	
  qui	
   les	
  méchants,	
   c’est	
   toujours	
   les	
  autres,	
  et	
  par	
  conséquent,	
   lui	
  
est	
   évidemment	
   du	
   côté	
   des	
   gentils.	
   On	
   n’en	
   sort	
   pas	
   seulement	
   en	
   prenant	
   quelques	
  
années.	
  C’est	
  une	
  conversion	
  en	
  réponse	
  à	
  un	
  appel	
  infinie.	
  Kyrie	
  eleison	
  !	
  
	
  



	
   15	
  

Après,	
  ce	
  que	
  fait	
  l’Eglise,	
  c’est	
  une	
  autre	
  affaire.	
  Qu’elle	
  soit	
  pourrie,	
  tout	
  comme	
  nous,	
  
c’est	
  une	
  évidence.	
  Elle	
  est	
  aussi	
  celle	
  qui	
  lave	
  de	
  ses	
  larmes	
  de	
  compassion	
  les	
  blessures	
  
de	
  tant	
  d’ignorés…	
  
Quant	
  à	
  faire	
  du	
  baptême	
  une	
  condition	
  à	
  l’eucharistie,	
  évidemment,	
  cela	
  n’a	
  pas	
  de	
  sens.	
  
Mais	
  non	
  à	
  cause	
  d’un	
  sacrement	
  qui	
  ferait	
  autre	
  chose	
  que	
  ce	
  que	
  Jésus	
  a	
  fait.	
  A	
  cause	
  
d’une	
  chosification	
  des	
  sacrements.	
  Le	
  baptême,	
  notre	
  baptême,	
  ce	
  n’était	
  pas	
  il	
  y	
  a	
  tant	
  
d’années.	
  C’est	
  aujourd’hui	
  que	
  nous	
  sommes	
  plongés	
  dans	
  la	
  mort	
  et	
  la	
  résurrection	
  de	
  
Jésus,	
   une	
   fois	
   pour	
   toutes.	
   Une	
   fois	
   pour	
   toutes,	
   donc	
   non	
   renouvelée,	
   et	
   forcément	
  
avant	
  ce	
  qui	
  suit,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  au	
  début	
  du	
  choix	
  de	
  l’aventure	
  chrétienne.	
  
Réciproquement,	
  la	
  table	
  de	
  Jésus	
  doit-­‐elle	
  être	
  réduite	
  à	
  sa	
  chosification,	
  l’eucharistie	
  à	
  
laquelle	
  on	
  a	
  le	
  droit	
  ou	
  non	
  de	
  participer.	
  La	
  table	
  ouverte	
  du	
  Christ	
  n’est-­‐ce	
  pas	
  ceux	
  
que	
   l’Eglise	
  accueille	
  en	
   les	
  aimant,	
  en	
   les	
  écoutant,	
  en	
   les	
  secourant,	
  en	
  se	
  réjouissant	
  
avec	
  eux	
  de	
  leur	
  joie,	
  etc.	
  ?	
  
	
  
Sur	
   le	
   sacrifice,	
   je	
   vois	
   quelques	
   contradictions	
   dans	
   les	
   citations	
   de	
   Pagola	
   qui	
   d’une	
  
part	
  affirme	
  :	
  «	
  [Jésus]	
  n’a	
  pas	
  envisagé	
  sa	
  mort	
  dans	
  une	
  perspective	
  sacrificielle,	
  comme	
  
un	
   sacrifice	
   d’expiation	
   offert	
   au	
   Père.	
  »	
   et	
   d’autre	
   part	
  :	
   «	
  Il	
   n’y	
   a	
   aucune	
   déclaration	
  
certaine	
   qui	
   permette	
   de	
   dire	
   que	
   Jésus	
   donnait	
   à	
   sa	
   mort	
   le	
   sens	
   d’un	
   sacrifice	
  
d’expiation.	
  »	
  	
  
Que	
   rien	
   ne	
   permette	
   de	
   dire	
   ne	
   permet	
   pas	
   d’affirmer	
   que	
   Jésus	
   n’a	
   pas	
   envisagé	
   sa	
  
mort	
  dans	
  une	
  perspective	
  sacrificielle.	
  
Je	
  note	
  quant	
  à	
  moi	
  que	
  l’interprétation	
  sacrificielle	
  de	
  la	
  mort	
  de	
  Jésus	
  ne	
  s’impose	
  pas	
  
principalement	
  dans	
  les	
  Ecritures.	
  Je	
  rajouterais,	
  loin	
  s’en	
  faut.	
  Donner	
  sa	
  vie,	
  comme	
  un	
  
ami,	
  comme	
  des	
  parents,	
  est-­‐ce	
  se	
  sacrifier	
  ?	
  Je	
  ne	
  crois	
  pas.	
  C’est	
  vivre.	
  Cependant,	
  je	
  ne	
  
suis	
  pas	
  certain	
  que	
  la	
  lecture	
  sacrificielle	
  en	
  soit	
  totalement	
  absente.	
  Elle	
  pourrait	
  l’être	
  
non	
   pas	
   «	
  ontologiquement	
  »	
   mais	
   «	
  typologiquement	
  »	
   (en	
   tâchant	
   d’éviter	
   la	
  
substitution	
  mais	
   en	
   faisant	
   du	
   Premier	
   Testament	
   une	
   prophétie	
   de	
   Jésus,	
   ainsi	
   que	
  
Jésus	
  lui-­‐même	
  semble	
  l’avoir	
  compris.	
  «	
  C’est	
  de	
  moi	
  qu’il	
  est	
  écrit	
  ».	
  «	
  Cette	
  parole	
  de	
  
l’Ecriture,	
  c’est	
  aujourd’hui	
  qu’elle	
  s’accomplie.	
  »	
  Etc.)	
  
L’épitre	
  aux	
  Hébreux	
  est	
  indispensable	
  ici,	
  mais	
  pas	
  totalement	
  claire.	
  Je	
  crois	
  voir	
  une	
  
difficulté	
  à	
  sortir	
  du	
  cadre	
  sacrificiel	
  malgré	
  l’évidence	
  que	
  Jésus	
  se	
  situe	
  en	
  dehors	
  de	
  ce	
  
cadre,	
  dans	
  la	
  veine	
  de	
  la	
  critique	
  qu’en	
  font	
  les	
  prophètes.	
  
Sur	
   la	
   satisfaction	
   vicaire,	
   le	
   vieux	
   texte	
   de	
   Ratzinger,	
   La	
   foi	
   chrétienne	
   hier	
   et	
  
aujourd’hui,	
   à	
   propos	
   d’Anselme,	
   règle	
   le	
   problème.	
   Mais	
   ce	
   n’est	
   plus	
   une	
   question	
  
scripturaire.	
  
	
  
«	
  Son	
   action	
   [au	
   Temple]	
   ne	
   vise	
   pas	
   à	
   une	
   réforme	
  de	
   la	
   liturgie,	
  mais	
   à	
   la	
   disparition	
  
même	
  de	
  l’institution	
  »	
  (p.	
  375).	
  
Je	
   ne	
   sais	
   pas.	
   Je	
   ne	
   crois	
   pas	
   que	
   Jésus	
   avait	
   prévu	
   la	
   disparition	
   du	
   judaïsme,	
   de	
  
l’institution	
   du	
   temple.	
   Le	
   «	
  Il	
   n’en	
   restera	
   pas	
   pierre	
   sur	
   pierre	
  »	
   est-­‐il	
   ipsissimum	
  
verbum	
  ?	
   Est-­‐il	
   imaginable	
   avant	
   la	
   destruction	
   de	
   70	
  ?	
   Et	
   quand	
   bien	
   même,	
   la	
  
disparition	
   du	
   temple,	
   n’est	
   pas	
   disparition	
   d’Israël,	
   de	
   ses	
   rites.	
   J’ai	
   un	
   peu	
   de	
  mal	
   à	
  
l’imaginer.	
  Ou	
  tout	
  du	
  moins,	
  je	
  ne	
  crois	
  pas	
  Jésus	
  susceptible	
  de	
  fonder	
  quelque	
  chose	
  
de	
   nouveau.	
   Donc	
   la	
   disparition	
   du	
   temple	
   en	
   sa	
   bouche	
   ne	
   peut	
   justifier	
   une	
  
substitution	
  de	
  quelque	
  chose	
  à	
  Israël.	
  
C’est	
  anachronique	
  pour	
  moi	
  d’imaginer	
  une	
  réforme	
  de	
  la	
  liturgie	
  par	
  Jésus,	
  ne	
  serait-­‐ce	
  
que	
  pour	
  l’écarter.	
  La	
  Liturgie	
  est	
  chose	
  sur	
  laquelle	
  personne	
  n’a	
  prise,	
  des	
  rites.	
  Jésus	
  
en	
  dénonce	
  l’hypocrisie	
  plus	
  qu’il	
  ne	
  cherche	
  à	
  la	
  supprimer.	
  



	
   16	
  

Il	
  est	
  évident,	
  dans	
  les	
  Ecritures,	
  que	
  le	
  vocabulaire	
  sacerdotal	
  est	
  réservé	
  à	
  Jésus	
  ou	
  au	
  
peuple.	
  Dans	
  les	
  Ecritures,	
  il	
  n’y	
  a	
  de	
  sacerdotes	
  que	
  chez	
  les	
  Juifs	
  et	
  les	
  païens,	
  pas	
  chez	
  
les	
   chrétiens.	
   Un	
   simple	
   relevé	
   à	
   partir	
   d’une	
   concordance	
   l’atteste	
   sans	
   aucune	
  
exception.	
   Très	
   vite,	
   le	
   vocabulaire	
   sacerdotal,	
   biblique,	
   est	
   utilisé	
   par	
   les	
   chrétiens.	
  
(Clément	
   de	
   Rome	
   par	
   exemple,	
   Ignace	
   d’Antioche).	
   Mais	
   il	
   l’est	
   dans	
   un	
   sens	
  
typologique,	
  bien	
   compréhensible.	
   Les	
  premiers	
   chrétiens	
  n’ont	
  pas	
  d’autres	
  Ecritures	
  
que	
  le	
  Premier	
  Testament	
  qu’ils	
  lisent	
  typologiquement.	
  
Quant	
  à	
  la	
  suite	
  de	
  l’histoire	
  des	
  ministères	
  (comme	
  Vatican	
  II	
  a	
  essayé	
  d’en	
  faire	
  parler)	
  
et	
  non	
  du	
  sacerdoce,	
  c’est	
  une	
  autre	
  affaire,	
  qui	
  ne	
  concerne	
  pas	
  les	
  Ecritures.	
  
	
  
La	
  question	
  de	
  la	
  place	
  des	
  femmes	
  est	
  encore	
  moins	
  scripturaire,	
  quand	
  bien	
  même	
  on	
  
pourra	
   remarquer	
   que	
   Jésus	
   fait	
   rupture	
   dans	
   ses	
   relations	
   avec	
   les	
   femmes	
   avec	
   la	
  
pratique	
  commune	
  (il	
  n’est	
  pas	
  marié,	
   il	
  est	
  entouré	
  de	
   femmes,	
  dans	
  une	
  relation	
  qui	
  
semble	
  ne	
  jamais	
  revendiquer	
  la	
  soumission).	
  Le	
  «	
  Il	
  n’y	
  a	
  plus	
  l’homme	
  ni	
  la	
  femme	
  »	
  de	
  
Paul	
  va	
  dans	
  le	
  même	
  sens.	
  Il	
  faut	
  du	
  temps	
  pour	
  que	
  les	
  hommes	
  accueillent	
  l’évangile.	
  
Ce	
   n’est	
   pas	
   fini.	
   Dans	
   l’histoire,	
   cela	
   a	
   tout	
   de	
   même	
   permis	
   un	
   certain	
   nombre	
   de	
  
libérations	
   dont	
   on	
   ne	
   sait	
   comment	
   elles	
   seraient	
   advenues	
   autrement.	
   Pendant	
   des	
  
siècles,	
   le	
   statut	
   de	
   religieuse	
   permit	
   à	
   des	
   femmes	
   de	
   n’être	
   pas	
   sous	
   la	
   coupe	
   des	
  
hommes.	
  A	
  Madagascar,	
   il	
   permet	
  encore	
  à	
  des	
   femmes	
  de	
  prendre	
  en	
  main	
   les	
   rênes	
  
d’institutions	
  ou	
  d’entreprises,	
  ce	
  qui	
  serait	
  quasi-­‐impossible	
  autrement.	
  
On	
  ne	
  sait	
  pas	
  où	
  le	
  renversement	
  du	
  patriarcat	
  et	
  le	
  choix	
  de	
  l’évangile	
  nous	
  mèneront.	
  	
  
Dans	
   l’Eglise,	
  où	
   les	
   femmes	
   font	
   tant	
  de	
  choses,	
   ce	
  que	
  cela	
  changera	
  principalement,	
  
c’est	
   évidemment	
   les	
   conséquences	
   de	
   leur	
   présence	
   dans	
   la	
   hiérarchie.	
   Comme	
   la	
  
question	
  est	
   aussi	
  de	
  pouvoir,	
   pas	
   sûr	
  que	
   cela	
   changera	
   tant	
  de	
   choses.	
   L’arrivée	
  des	
  
femmes	
  en	
  politique,	
  à	
  la	
  tête	
  d’entreprises	
  a-­‐t-­‐elle	
  changé	
  la	
  manière	
  de	
  gouverner	
  ?	
  Du	
  
coup,	
   c’est	
   surtout	
  une	
  question	
  de	
   justice	
   à	
   l’égard	
  des	
   femmes,	
   c’est-­‐à-­‐dire	
  d’égalité,	
  
qui	
  me	
  semble	
  le	
  ressort	
  de	
  l’ouverture	
  du	
  ministère	
  ordonné.	
  	
  
	
  

4	
  janvier	
  2016	
  


