
Quaderno N°3966 del 26/09/2015 - ("Civiltà Cattolica" III 449-552 ) 
MARIAGE ET CONVERSION PASTORALE 

Interview du Cardinal Christoph Schönborn par Antonio Spadaro  
Traduction Yves Floucat 
mardi 15 septembre 2015 
 
 

 http://www.facebook.com/sharer/sharer.php?u=http%3A%2F%2Fw
ww.france-­‐catholique.fr%2FMARIAGE-­‐ET-­‐CONVERSION-­‐
PASTORALE.html&t=MARIAGE	
  ET	
  CONVERSION	
  PASTORALE	
  -­‐	
  France	
  
Catholique 

 
 https://plusone.google.com/_/+1/confirm?url=http%3A%2F%2Fww
w.france-­‐catholique.fr%2FMARIAGE-­‐ET-­‐CONVERSION-­‐
PASTORALE.html&amp 

 
 http://www.linkedin.com/shareArticle?mini=true&url=http%3A%2F
%2Fwww.france-­‐catholique.fr%2FMARIAGE-­‐ET-­‐CONVERSION-­‐
PASTORALE.html&title=MARIAGE	
  ET	
  CONVERSION	
  PASTORALE	
  -­‐	
  France	
  
Catholique&source=http%3A%2F%2Fwww.france-­‐
catholique.fr%2FMARIAGE-­‐ET-­‐CONVERSION-­‐
PASTORALE.html_site&summary= 

  javascript:window.print() 
  http://twitter.com/intent/tweet?text=MARIAGE	
  ET	
  CONVERSION	
  

PASTORALE	
  -­‐	
  France	
  Catholique&url=http%3A%2F%2Fwww.france-­‐
catholique.fr%2FMARIAGE-­‐ET-­‐CONVERSION-­‐PASTORALE.html 

  http://www.viadeo.com/shareit/share/?url=http%3A%2F%2Fwww.france-­‐
catholique.fr%2FMARIAGE-­‐ET-­‐CONVERSION-­‐
PASTORALE.html&title=MARIAGE	
  ET	
  CONVERSION	
  PASTORALE	
  -­‐	
  France	
  
Catholique 

 
Voici la traduction de l’interview que le cardinal Christoph Schönborn vient de 
donner à la "Civiltà cattolica" : 
http://www.laciviltacattolica.it/it... 
Il y aura une autre traduction, puisqu’une version plus longue de cet entretien fait 
l’objet d’une publication en livre, chez Parole et Silence, sous le titre Le regard du 
Bon Pasteur. 
Cet entretien fait suite à ceux du P. Garrigues et du cardinal Cottier. 
L’ensemble des trois entretiens paraît du reste en Italie en un seul volume. En 
France, il y a en revanche deux livres : Vérité et miséricorde, contenant les textes 
du P. Garrigues et du cardinal Cottier ; et Le regard du Bon Pasteur, contenant la 
version longue et complète de l’entretien avec le cardinal Schönborn. 
Ce qui suit est le condensé de l’entretien avec le cardinal Schönborn tel qu’il vient 
de paraître dans la Civiltà cattolica. 
 
 



 
Pendant le Synode extraordinaire sur la famille, qui s’est tenu du 5 au 19 
octobre 2014, j’ai été impressionné, entre autres, par l’intervention du 
cardinal Schönborn, archevêque de Vienne. Nous avions discuté, après son 
discours dans la salle des conférences, lors d’un dîner avec un ami commun. 
Puis il m’a parlé de ses expériences comme enfant d’une famille qui a connu 
le divorce. Sa lucidité n’était pas celle d’une réflexion purement intellectuelle, 
mais était le fruit d’une expérience. Lors de promenades sous la colonnade 
de Saint-Pierre, il m’a parlé de l’oubli des grands-parents et des oncles dans 
les discours du Synode. La famille, dit-il, est non seulement la femme, le 
mari et les enfants, elle est un vaste réseau de contacts, elle s’étend à 
quelques amis et pas seulement aux parents. Tous les effets du divorce 
s’exercent sur une grande partie des relations, non seulement sur la vie d’un 
couple. Mais il est également vrai qu’il peut y avoir une résistance à l’impact 
de la scission et qu’il est possible de soutenir les plus vulnérables, les 
enfants, par exemple. 
Nous n’avons pas arrêté la conversation. Nous avons continué pendant deux 
réunions ultérieures, au bout de quelques mois, au siège de la Civiltà 
cattolica. Une fois avec son ami et frère dominicain, le P. Jean Miguel 
Garrigues, que j’ai aussi interviewé pour notre magazine (1). Et l’interview, 
enfin, a continué à Vienne à la Kardinal König Haus. L’interview qui suit est le 
résultat de ces réunions, qui a finalement pris la forme d’un dialogue unifié. 
Je demandais au cardinal une réflexion étroitement liée à son expérience en 
tant que pasteur. Et c’est cette inspiration pastorale qui donne du corps et du 
souffle à ses paroles. 
 
Votre Eminence, quel était, à votre avis, l’intention du Synode 
extraordinaire de la famille ? Il a été question de la joie de la famille 
et des défis de la famille. 
Quand François est devenu Pape, le thème du prochain Synode avait déjà 
été établi par son prédécesseur, le Pape Benoît : les questions générales de 
l’anthropologie chrétienne et, surtout, les questions de bioéthique. Lors de sa 
première réunion avec le Conseil du Synode, François a observé qu’il serait 
difficile de répondre à ces questions en dehors d’un cadre de fond sur la 
famille et le mariage et, par conséquent, peu à peu, la question s’est 
déplacée sans pour autant négliger les questions anthropologiques, mais il 
s’agissait de les placer dans le cadre de cette anthropologie originale qu’est 
l’enseignement biblique sur l’homme et la femme, leur mariage, leur 
vocation et le grand thème du mariage et de la famille. 
Mais pourquoi se tourner vers un thème que saint Jean-Paul II a 
traité de manière quasi exhaustive, au cours des 27 années de son 
pontificat ? 
Je pense que François voulait surtout nous encourager - et il l’a répété à 
plusieurs reprises - à regarder la beauté et l’importance vitale du mariage et 



de la famille avec le regard du Bon Pasteur qui se fait proche de chacun. Il 
a mis en mouvement ce synodos, ce voyage commun, dans lequel nous 
sommes tous appelés à examiner la situation, et non pas avec un regard 
partant d’en haut, à partir d’idées abstraites, mais avec le regard des 
bergers qui perçoivent la réalité d’aujourd’hui dans un esprit évangélique. Ce 
point de vue sur la famille en sa réalité et sur le mariage n’est pas, tout 
d’abord, un regard critique qui souligne chaque échec, mais un regard 
bienveillant, où il s’agit de voir comment beaucoup de bonne volonté et 
beaucoup d’efforts se manifestent, même au milieu de tant de souffrances. 
Après tout, on nous demande un acte de foi : approcher, comme Jésus, la 
foule diversifiée sans crainte d’être touché. 
La convocation du Synode sur la famille par le Pontife peut donc 
traduire un désir de concret, de proximité... 
Oui, le désir de regarder les vraies personnes dans les joies et les peines, les 
tristesses et les angoisses de leur vie quotidienne et de leur apporter la 
Bonne Nouvelle, et constater comment se vit l’Évangile au milieu de 
nombreuses difficultés, mais aussi avec beaucoup de générosité. Nous 
devons laisser nos livres afin d’aller dans la foule et être touché par la vie 
des gens. Les regarder et connaître leurs situations, plus ou moins instables, 
à partir du profond désir inscrit dans le cœur de chacun. C’est la méthode 
ignatienne : rechercher la présence et l’action de Dieu dans les moindres 
détails de la vie quotidienne. Nous sommes encore loin d’atteindre cette 
bonne initiative prise par François. Nous n’avons pas atteint cette dimension 
dans le discours ecclésiastique et dans le discours du Synode. Nous parlons 
trop avec un langage fait de concepts vides de sens. 
Selon certains, cependant, l’objectif devrait être éminemment 
doctrinal ; certains craignent même pour la doctrine. 
Le défi que nous lance François est de croire que, avec le courage qui vient 
de la simple proximité, des gens ordinaires, nous ne serons pas détournés de 
la doctrine. Nous ne risquons pas de diluer sa clarté en marchant avec les 
gens, parce que nous sommes appelés à marcher dans la foi. La doctrine est, 
d’abord, une série de déclarations abstraites, mais la lumière de la parole de 
Dieu est manifestée par le témoignage apostolique au cœur de l’Église et 
dans le cœur des croyants qui marchent dans le monde d’aujourd’hui. La 
clarté de la lumière de la foi et de son développement doctrinal en chaque 
personne n’est pas en contradiction avec la façon dont Dieu travaille avec 
nous-mêmes, qui sommes souvent loin de vivre pleinement l’Évangile. 
Alors, quels sont les défis auxquels devra faire face le Synode 
ordinaire ? 
Il est possible d’ identifier plusieurs points clés auxquels il serait préjudiciable 
de ne pas accorder l’importance voulue. Le premier qui vient à l’esprit est de 
prendre conscience de la dimension sociale et historique du mariage comme 
famille. Trop souvent, nous les théologiens et les évêques, les pasteurs et les 
gardiens de la doctrine, oublions que la vie humaine se déroule dans les 



conditions imposées par une société : psychologiques, sociales, 
économiques, politiques, dans un contexte historique. C’est ce qui a fait 
défaut dans le Synode. Et la chose est étonnante par rapport aux énormes 
changements intervenus au cours des soixante-dix ans de ma propre vie. 
Comment pouvons-nous oublier que tout au long de l’histoire le mariage n’a 
pas été accessible à tous ? Pendant plusieurs siècles, voire des millénaires, le 
mariage n’était pas ce que la Bible nous dit de l’homme et de la femme. Pour 
un grand nombre de personnes, le mariage n’était tout simplement pas 
possible, en raison des conditions sociales. Il suffit de penser aux 
esclaves. Pensons à de nombreuses professions pour lesquelles le mariage 
était économiquement inaccessible, était exclu ex professo. A la campagne, 
jusqu’à il y a trois générations, des paysans ne se mariaient pas parce qu’ils 
n’avaient pas la possibilité de payer la dot. Notre Bienheureux autrichien que 
nous aimons tant, Franz Jägerstätter, martyr du nazisme, béatifié par le 
pape Benoît XVI, était le fils illégitime d’une servante qui n’aurait jamais pu 
épouser un fermier s’il n’avait pas eu pitié d’elle et n’avait pas accepté de se 
marier avec elle en adoptant l’enfant. Dans les registres de baptême du XIXe 
siècle à Vienne, environ la moitié des enfants étaient des enfants illégitimes 
des serviteurs des maisons bourgeoises qui ne pouvaient pas se marier parce 
qu’ils ne disposaient pas des moyens. Pensez à la situation également 
présente dans les pays pauvres. Je suis resté un peu choqué que dans le 
Synode nous parlions de façon très abstraite du mariage. Peu d’entre nous 
ont parlé des conditions réelles de jeunes gens qui veulent se marier. Nous 
nous plaignons de la réalité quasi universelle des unions de fait, de 
nombreux jeunes et moins jeunes qui vivent ensemble sans se marier 
civilement et encore moins religieusement ; nous sommes là pour déplorer 
ce phénomène, au lieu de demander : "Qu’est-ce qui a changé dans les 
conditions de la vie ?". 
Vous êtes un pasteur. Vous êtes l’archevêque de Vienne. Qu’est-ce 
qui se passe aujourd’hui en Autriche ? 
En Autriche, les jeunes vivant ensemble en couple - et c’est la grande 
majorité - sont désavantagés par les autorités fiscales, s’ils se marient. En 
outre, leur situation de travail est souvent précaire, et ils trouvent avec peine 
un travail stable et durable comme cela se passait dans ma génération. 
Comment voulons-nous que l’on puisse construire une maison, fonder une 
famille dans ces conditions ? Nous retrouvons une situation sociale qui était 
très commune dans le siècle dernier, où beaucoup ont été exclus du bien du 
mariage tout simplement en raison de leur situation. Je ne dis pas que ce qui 
arrive est bon, mais nous avons besoin d’avoir un regard attentif à la réalité 
et un regard de compassion. Il est très facile de pointer du doigt l’hédonisme 
et l’individualisme de notre société. Il est plus difficile d’observer 
attentivement ces réalités. 
Je pense que votre discours est marqué par une foi dans la capacité 
de bien de la personne, même si ce n’est pas en toute chose. 



Nous devons témoigner d’une profonde confiance en l’homme, enfant de 
Dieu, aimé par Dieu, et une profonde confiance dans le mariage et la famille, 
la cellule vitale de la société. Je suis très impressionné de percevoir cette 
fibre positive chez François. Par exemple, lorsque durant le Synode, il nous a 
rappelé : "Mais vous ne parlez pas de leurs grands-parents." Et c’est vrai : 
notre discours est souvent si formel ! Combien de fois il a parlé de sa célèbre 
grand-mère qui a tant marqué sa vie ! Cela nous invite à regarder avec 
amour et avec un fond d’affectation spéciale cette réalité de la famille. 
Pardonnez-moi une référence personnelle, mais votre expérience 
elle-même est marquée par le divorce de vos parents... 
Oui, je viens d’une famille de parents divorcés. Mon père s’est remarié. Mes 
grands-parents étaient déjà divorcés. Donc, je suis arrivé à connaître très 
vite la situation de patchwork. J’ai pratiquement grandi dans cette réalité, 
qui est la réalité de la vie de beaucoup de gens aujourd’hui. Mais j’ai fait 
aussi l’expérience de la bonté essentielle de la famille. Malgré toutes les 
crises, toutes les idéologies que nous devons dénoncer et appeler clairement 
par leur nom, malgré tout cela, le mariage et la famille sont la cellule de 
base de la vie humaine et de la société. 
Personnellement, j’ai ressenti au Synode l’absence de deux 
éléments : l’attention aux enfants et la considération de la famille 
comme vaste réseau de relations (y compris les grands-parents, 
petits-enfants, oncles ...). Il me semble que le Synode a été fait pour 
présenter la famille nucléaire : femme, mari et les enfants, et a 
examiné la situation du point de vue des époux. Vous ne pensez pas 
qu’une approche du point de vue des enfants et une considération 
des familles avec les liens qu’elles sont en mesure de créer auraient 
permis d’évaluer les choses différemment, de façon plus complète ? 
Au cours du Synode nos interventions ont presque exclusivement porté sur la 
structure de l’homme-femme-enfant. Je me suis souvenu - d’autres l’ont 
repris et cela a été finalement inclus dans le document final du Synode – 
que, lorsque deux personnes se marient religieusement ou commencent une 
vie de couple, il y a toujours deux familles concernées. C’est un fait 
élémentaire, de tous les jours, parfois marqué par des difficultés, qui 
concerne chaque mariage. La famille est le premier lien social dans la 
société. 
Peut-être notre regard sur le mariage est si abstrait que nous 
oublions que depuis des siècles et des millénaires, le mariage a été 
surtout une alliance entre deux familles... 
Au synode il a été parlé sérieusement de la situation en Afrique, où le 
mariage traditionnel se fait encore, même surtout, entre les deux familles. 
Mais en général, notre compréhension du mariage de deux personnes isolées 
qui forment un couple est encore très abstraite. Derrière la rencontre entre 
un garçon et une fille qui conduit au mariage il y a tout un réseau de 
relations, il y a deux familles concernées. L’Église doit avoir une parole forte 



pour soutenir la réalité de ce réseau de familles, qui constitue le tissu de 
base de la société. 
Comment regarder et quelle attitude adopter, à votre avis, vis-à-vis 
des couples qui vivent en situation irrégulière ? 
Au dernier Synode, j’ai proposé une clé de lecture qui a causé beaucoup de 
discussions dont il est encore question dans la Relatio post disceptationem, 
mais qui ne sont plus présentes dans le document final, la Relatio Synodi. Il 
s’agissait d’une analogie avec la clé de lecture ecclésiologique donnée par 
Lumen Gentium, la constitution sur l’Eglise, dans son article 8. La question 
est : "Où est l’Église du Christ ? Où est-elle incarnée concrètement ? Existe-
t-elle vraiment l’Église de Jésus-Christ, qu’il désirait et a fondée ? ". À cela, 
le Concile a répondu par la fameuse déclaration : "L’unique Église du Christ 
subsiste dans l’Église catholique", subsistit in Ecclesia catholica. Ce n’est pas 
une identification pure et simple, comme dire que l’Église de Jésus-Christ est 
l’Église catholique. Cela a été déclaré par le Concile : "subsiste dans l’Église 
catholique", ensemble avec le Pape et les évêques légitimes. Le Concile 
ajoute cette phrase, qui est devenue la clé : "…bien que des éléments 
nombreux de sanctification et de vérité subsistent hors de ses structures, 
éléments qui, appartenant proprement par don de Dieu à l’Église du Christ, 
appellent par eux-mêmes l’unité catholique". D’autres confessions, d’autres 
Églises, d’autres religions ne sont pas purement et simplement rien. 
L’ecclésiologie de Vatican II exclut le tout ou rien. Tout cela se réalise dans 
l’Église catholique, mais il y a des éléments de vérité et de sainteté dans 
d’autres Églises, et même dans d’autres religions. Ces éléments sont des 
éléments de l’Église du Christ, et de par leur nature, tendent vers l’unité 
catholique et l’unité du genre humain, vers lequel l’Église elle-même tend, 
par anticipation, pour ainsi dire, du grand projet de Dieu qui est une unique 
Famille de Dieu, l’humanité. Cette clé de lecture justifie cette approche du 
Concile, par laquelle il ne considère pas d’abord ce qui manque dans les 
autres Eglises, les communautés ou religions chrétiennes, mais ce qui s’y 
trouve de positif. S’y recueillent les semina Verbi, comme cela a été dit, les 
semences de la Parole, des éléments de vérité et de sanctification. 
Comment cette idée peut-elle être appliquée, à votre avis, à la 
famille ? Pensez-vous qu’il y a des éléments de sanctification et de 
vérité, qui sont des éléments positifs, sous les formes imparfaites de 
mariages et de familles ? Dans ces formes, il manque l’alliance du 
mariage sacramentel explicite. Mais cela ne semble pas empêcher 
qu’il y a aussi des éléments qui sont presque des promesses de cette 
alliance : la fidélité, l’attention à l’autre, le désir de faire famille. Ce 
n’est pas tout, mais c’est déjà quelque chose. Est-il possible de 
reconnaître ces "semences" de la vérité à propos de la famille, que 
les pasteurs peuvent ensuite aider à faire grandir et mûrir ? 
Je viens de proposer d’appliquer cette interprétation à la réalité 
ecclésiologique du sacrement de mariage. Parce que le mariage est une 



Eglise en miniature, l’ecclesiola, la famille comme une petite Église, il semble 
légitime d’établir une analogie et de dire que le sacrement du mariage est 
pleinement réalisé, là où justement il est un sacrement entre un homme et 
une femme qui vivent dans la foi, etc. Mais cela n’empêche pas que, en 
dehors de cette réalisation complète du sacrement du mariage, il y a des 
éléments de mariage qui sont des signaux d’attente, des éléments positifs. 
Par exemple, envisager un mariage civil... 
Oui, nous le considérons comme quelque chose de plus qu’une simple union 
de fait. Pourquoi ? C’est un simple contrat civil qui, du point de vue de 
l’Église, n’a pas de sens. Mais nous reconnaissons que, dans le mariage civil, 
il y a plus d’engagement, donc une plus grande alliance, que dans une simple 
union de fait. Deux personnes se sont engagées devant la société, les 
hommes et eux-mêmes, en une alliance plus explicite, légalement ancrée 
avec des sanctions, des obligations, des devoirs, des droits ... L’Église croit 
que cela va un peu plus loin que de simplement vivre ensemble. Il y a dans 
ce cas une plus grande proximité avec le mariage sacramentel. Comme une 
promesse, un signe d’attente. Au lieu de dire tout ce qui manque, on peut 
approcher ces réalités, en notant les choses positives qui existent dans cet 
amour qui se stabilise. 
Pour le Synode, la qualité du regard sur des situations qui ont des 
défaillances objectives sera importante. 
Nous devrons nous pencher sur les nombreuses situations de coexistence 
non seulement du point de vue de ce qui manque, mais aussi du point de 
vue de ce qui est déjà promesse, de ce qui est déjà présent. En outre, le 
Concile ajoute que, même si la sainteté dans l’Église est toujours réelle, 
toutefois elle est composée de pécheurs et elle progresse sur le chemin de la 
conversion (LG 8). Elle a toujours besoin de purification. Un catholique ne 
peut pas se mettre sur un échelon plus élevé que les autres. Il y a des saints 
dans toutes les Églises chrétiennes, et même dans d’autres religions. Jésus a 
dit à deux reprises à des païens, une femme et un officier romain : "une telle 
foi en Israël, je ne l’ai pas trouvée." Une vraie foi, que Jésus a trouvée en 
dehors du peuple élu. 
Si nous appliquons cela au mariage, l’écart n’est pas entre ceux qui 
vivent un mariage sacramentel - et sont, pour ainsi dire, dans l’ordre 
- et tout le reste de l’humanité, qui vit avec difficulté des réalisations 
imparfaites de ce que devrait être le sacrement de mariage... 
Ceux qui ont la grâce et la joie de vivre le mariage sacramentel dans la foi, 
l’humilité et le pardon mutuel, la confiance en Dieu qui agit dans notre vie 
quotidienne, savent regarder et discerner dans un couple, en union de fait, 
les éléments d’un véritable héroïsme, de la vraie charité, d’un véritable don 
réciproque. Bien que nous devions dire : "Il n’y a pas encore une pleine 
réalité du sacrement." Mais qui sommes-nous pour juger et dire qu’il n’existe 
pas en eux des éléments de vérité et de la sanctification ? L’Église est un 
peuple que Dieu attire à Lui et dans lequel tous sont appelés. Le rôle de 



l’Église est d’accompagner chacun dans une croissance, dans un chemin. En 
tant que pasteur, je ressens cette joie d’être sur la route, parmi les croyants, 
mais aussi parmi de nombreux non-croyants. 
Nous nous rendons compte que, d’une part, il est nécessaire et il est bon 
d’avoir des critères objectifs, nous en avons besoin, mais, d’autre part, ces 
critères n’épuisent toute la réalité... 
Je prends un exemple très simple qui concerne un homme et une femme. 
Leur premier mariage était civil, parce que lui était déjà divorcé, et ils se 
sont ensuite épousés civilement. Ce mariage a été un échec et ils se sont 
séparés. La femme a un second mariage. Dans ce cas, le mari n’a pas été 
épousé religieusement et quant à elle, elle a été épousée seulement 
civilement. Ils ont donc pu célébrer le sacrement de mariage. Objectivement, 
c’est justifiable, c’est correct. Mais qu’arriverait-il si le mari de la première 
femme n’avait pas été divorcé ? S’il y avait eu un premier mariage religieux, 
qui a abouti à l’échec pour des raisons différentes et a finalement conduit à 
une deuxième union, ce serait irrégulier. Cela devrait nous rendre dociles à 
l’ordre objectif, mais aussi attentifs aux complexités de la vie. Il y a des cas 
dans lesquels seulement dans un deuxième ou même un troisième mariage, 
les gens découvrent vraiment la foi. Je connais une personne qui a vécu très 
jeune un premier mariage religieux, apparemment sans la foi. Ce fut un 
échec, qui a été suivi d’un deuxième et même d’un troisième mariage civils. 
Seulement alors, pour la première fois, cette personne a découvert la foi et 
est devenue croyante. Par conséquent, il ne s’agit pas de mettre de côté les 
critères objectifs, mais, dans l’accompagnement, je dois me tenir aux côtés 
de la personne sur son chemin. 
Donc, que faut-il faire dans ces circonstances ? 
Les critères objectifs nous disent clairement qu’une certaine personne encore 
liée par un mariage sacramentel ne peut pas participer pleinement à la vie 
sacramentelle de l’Église. Subjectivement, cette situation est vécue comme 
une conversion, comme une véritable découverte dans sa propre vie, au 
point que l’on peut dire, d’une certaine façon - différente, mais analogue au 
privilège paulin – que, pour le bien de la foi, un pas peut être franchi qui aille 
au-delà de ce que dirait objectivement la règle. Je pense que nous sommes 
confrontés à quelque chose qui aura une grande importance au cours du 
prochain Synode. Je ne cache pas, à ce sujet, que j’ai été choqué par la 
manière dont un mode de pensée purement formaliste manie la hache de 
l’intrinsece malum. (2). 
Vous touchez un point très important. Pourriez-vous approfondir ? 
Quel est le problème lié à ce qu’on définit comme "intrinsece 
malum" ? 
Dans la pratique, il exclut toute référence à l’argument de convenance qui, 
pour Saint Thomas, est toujours un moyen d’exprimer la prudence. La 
convenance n’est ni utilitarisme, ni pragmatisme facile, mais un moyen 
d’exprimer un sentiment de justesse, d’idoinéité, d’harmonie. Sur la question 



du divorce, ce genre d’argument a été systématiquement exclu par nos 
moralistes intransigeants. S’il est mal compris, l’intrinsece malum supprime 
la discussion sur les circonstances et sur les situations, par définition 
complexes, de la vie. Un acte humain n’est jamais facile, et le risque est de 
"coller" d’une manière factice ce qui est une véritable articulation entre 
l’objet, le but et les circonstances, et qui devrait plutôt être compris à la 
lumière de la liberté et de l’attraction pour le bien. Cela réduit l’acte libre à 
l’acte physique de sorte que la clarté de la logique évite toutes les 
discussions morales et toutes les circonstances. Le paradoxe est que, en 
mettant l’accent sur l’intrinsece malum, se perd toute la richesse, je dirais 
presque la beauté, d’une articulation morale, qui se retrouve inévitablement 
anéantie. Non seulement l’analyse morale des situations est rendue 
univoque, mais elle demeure également coupée de tout regard approfondi 
sur les conséquences dramatiques du divorce : les effets économiques, 
pédagogiques, psychologiques, etc. Cela est vrai pour tout ce qui touche les 
thèmes du mariage et de la famille. L’obsession de l’intrinsece malum a donc 
tellement appauvri le débat que nous sommes privés d’un large éventail 
d’arguments en faveur de l’unicité, de l’indissolubilité, de l’ouverture à la vie, 
du fondement humain de la doctrine de l’Église. Nous avons perdu le goût 
d’un discours sur ces réalités humaines. Un des éléments clés du Synode est 
la réalité de la famille chrétienne, non pas d’un point de vue exclusif, mais 
inclusif. La famille chrétienne est une grâce, un don de Dieu. Elle est une 
mission, et de par sa nature - si elle est vécue d’une manière chrétienne – 
elle est quelque chose digne d’être salué. Je me souviens d’une proposition 
de pèlerinage pour les familles dont les organisateurs voulaient inviter 
seulement ceux qui pratiquent le contrôle naturel des naissances. Lors d’une 
réunion de la Conférence des évêques, nous leur avons demandé comment 
ils ont fait : "Vous sélectionnez seulement ceux qui pratiquent 100%, le 
n % ? Comment faites-vous ? ". Par ces expressions un peu caricaturales 
vous réalisez que si vous vivez la famille chrétienne dans cette perspective, 
vous devenez inévitablement sectaire. Un monde à part. Si vous recherchez 
la sécurité, vous n’êtes pas chrétiens, vous vous concentrez uniquement sur 
vous-mêmes ! 
Certains veulent avoir des critères objectifs pour pouvoir permettre 
aux personnes vivant une union irrégulière de participer à la vie 
sacramentelle de l’Église. Certains pères synodaux ont évoqué la 
nécessité d’un discernement pastoral. On a aussi parlé d’une 
pratique pénitentielle par rapport aux couples divorcés remariés qui 
demandent à avoir accès aux sacrements... 
S’il y avait un mariage sacramentel valide, un second mariage est une union 
irrégulière. Mais il y a toute la dimension de l’accompagnement spirituel et 
pastoral de personnes qui sont dans une situation irrégulière, où il vous sera 
nécessaire de discerner entre le tout et le rien. On ne peut pas transformer 
une situation irrégulière en une régulière, mais il existe aussi des chemins de 



guérison, d’approfondissement, des chemins où la loi est vécue étape par 
étape. Il y a aussi des situations où le prêtre, l’accompagnateur, qui connaît 
la personne en son for interne, peut arriver à dire : "Votre situation est telle 
qu’en conscience, dans votre et dans ma conscience de pasteur, je vois votre 
place dans la vie sacramentelle de l’Église". 
Comment éviter les décisions arbitraires ? 
Le problème existe déjà, parce que plusieurs pasteurs font ces choix à la 
légère. Mais le "laissez-faire" n’a jamais été un critère de refus d’un bon 
soutien pastoral. Ce sera toujours le devoir du pasteur de trouver un chemin 
qui correspond à la vérité et la vie de la personne qu’il accompagne, sans 
être en mesure d’expliquer peut-être à tout le monde pourquoi il prend une 
décision plutôt qu’une autre. L’Église est le sacrement du salut. Il y a 
beaucoup de chemins et de nombreuses dimensions à explorer en faveur du 
salus animarum. 
Parlons donc de l’accueil et de l’accompagnement... 
François nous a dit à nous, évêques autrichiens, ce qu’il a dit aussi à bien 
d’autres : "Accompagnez, accompagnez." J’ai proposé à notre diocèse un 
chemin d’accompagnement des personnes qui sont dans des situations 
matrimoniales irrégulières, pour sortir de ce problème répandu par les mass 
media et qui est devenu une sorte de test du pontificat de François : "Sera-t-
il finalement miséricordieux envers ceux qui sont en situation irrégulière ?". 
On attend des solutions générales, alors que l’attitude du Bon Pasteur est 
avant tout d’accompagner les personnes vivant un divorce et un remariage 
dans leurs situations personnelles. Le premier point sur lequel je veux 
insister, ce sont les blessures et les souffrances. Nous devons d’abord 
observer avant de juger. Mais surtout, lorsque nous parlons de la 
miséricorde, il faut toujours se rappeler que la première miséricorde à 
demander n’est pas celle de l’Eglise, mais la miséricorde envers nos propres 
enfants. Je formule toujours cette première interrogation : "Avez-vous eu un 
mariage raté ? Avez-vous fait peser le fardeau de cet échec, le poids de votre 
conflit sur le dos de vos enfants ? Vos enfants ont-ils été pris en otage par 
votre conflit ? Parce que, si vous dites que l’Église est sans miséricorde pour 
les nouvelles unions, il faut d’abord se demander quelle est votre miséricorde 
envers vos enfants. Très souvent, les enfants portent le poids de votre conflit 
et de votre échec au long de leur vie ". 
Et puis il y a la situation du conjoint abandonné, ainsi que celle des 
enfants. 
Nous parlons très peu de ces gens si nombreux, qui restent seuls après un 
divorce, qui restent sur la touche et qui souffrent de la solitude du fait de 
l’abandon de leur conjoint. Dans l’Église, y a-t-il une attention particulière 
envers ces personnes ? Essayons-nous de les suivre, de les accompagner ? 
Mais il y a d’autres questions : les divorcés remariés ont-ils fait l’effort 
suffisant de la réconciliation avec le conjoint qu’ils ont abandonné pour une 
nouvelle union ? Ou sont-ils entrés dans la nouvelle union avec tout le poids 



de leur ressentiment, peut-être même leur haine pour le conjoint qui les a 
abandonnés ? Et enfin, la question la plus sensible à laquelle personne ne 
peut répondre à leur place : comment votre conscience se situe-t-elle devant 
Dieu ? Vous avez promis fidélité mutuelle pour la vie, vous avez connu un 
échec ... Qu’est-ce que cela dit à votre conscience ? Je ne dis pas cela pour 
pousser à un sentiment de culpabilité, mais la question demeure. J’ai promis 
quelque chose que je n’ai pu maintenir. La fidélité est une grande valeur. Je 
n’ai pu maintenir ce que j’ai promis, ou nous n’avons pas été en mesure de 
le maintenir mutuellement. 
Ces questions, cependant, ouvrent un chemin de pénitence et de 
réconciliation, sinon il n’aurait pas de sens... 
Tout cela peut et doit préparer à un chemin d’humilité et à ne pas voir la 
question de la vie sacramentelle de l’Église uniquement dans la perspective 
d’une nécessité, mais plutôt comme une invitation à un chemin de 
conversion qui peut ouvrir de nouvelles dimensions de rencontre avec le 
Seigneur qui est riche en miséricorde. Il faut également toujours voir ce qui 
est positif, même dans des situations difficiles, dans des situations de 
pauvreté. Souvent, dans les familles recomposées, il existe des exemples 
étonnants de générosité. Je sais que je peux scandaliser quelqu’un en disant 
cela ... mais vous pouvez toujours apprendre quelque chose des gens qui 
vivent dans des situations irrégulières objectivement. François veut nous 
enseigner cela. 
Pouvez-vous me parler un peu de votre expérience pastorale ? Y a-t-
il des situations particulières qui vous viennent à l’esprit et qui vous 
semblent importantes ? 
Je garde un souvenir inoubliable de l’époque où j’étais étudiant au Saulchoir, 
le couvent des Dominicains à Paris. Je n’étais pas encore prêtre. Sous le pont 
de la Seine menant au couvent d’Evry vivait un couple de sans-abri. Elle 
avait été une prostituée ; lui, je ne sais pas ce qu’il avait fait dans la vie. 
Certainement, ils n’étaient pas mariés, ni ne fréquentaient l’église, mais 
chaque fois que je suis passé par là, je me suis dit : "Mon Dieu, aidez les à 
marcher dans une vie si dure". Et quand j’ai vu des gestes de tendresse 
entre eux, je me suis dit : "Mon Dieu, il est grand que ces deux pauvres 
s’entraident, c’est une grande chose !". Dieu est présent dans cette 
pauvreté, cette tendresse. Il faut sortir de ce point de vue sur un accès limité 
aux sacrements pour les situations irrégulières. La question est : "Où est 
Dieu dans leurs vies ? Et comment moi en tant que pasteur, je peux 
discerner la présence de Dieu dans leur vie ? Et comment ils peuvent aider à 
mieux discerner l’œuvre de Dieu dans une vie ?". Nous devons lire la Parole 
de Dieu in actu entre les lignes de la vie et pas seulement entre les lignes 
des incunables ! 
Pour la miséricorde de Dieu y a-t-il des situations irrécupérables à un 
point tel que l’Église ne peut qu’exclure définitivement l’accès au 
sacrement de la Réconciliation et de l’Eucharistie ? 



Certes, il peut y avoir des situations d’auto-exclusion. Quand Jésus dit : 
"Mais vous n’avez pas voulu." Devant cela, d’une certaine manière, Dieu est 
désarmé, parce qu’il nous a donné la liberté ... Et l’Église doit reconnaître et 
accepter la liberté de dire non. Il est difficile de vouloir concilier à tout prix 
des situations de vie avec la pleine participation à la vie de l’Église. Cela 
n’empêchera ni d’espérer ni de prier, et ce sera toujours une invitation à 
confier une telle situation à la providence de Dieu, qui peut offrir 
continuellement des instruments de salut. La porte n’est jamais fermée. 
Entre autres choses, il y a ceux qui veulent transformer en mariage 
une union entre personnes du même sexe. Comment trouver, pour 
accompagner sur le chemin de la foi, les mots réalistes et 
évangéliques envers les personnes ayant une orientation 
homosexuelle ? 
Nous pouvons et nous devons respecter la décision de créer une union avec 
une personne du même sexe, de chercher des moyens en droit civil pour 
protéger leur coexistence et leur situation avec des lois pour assurer cette 
protection. Mais si on nous demande, si on exige que l’Église dise que ceci 
est un mariage, eh bien, nous avons à dire : non possumus. Ce n’est pas une 
discrimination envers ces personnes : différencier ne signifie pas discriminer. 
Cela n’empêche absolument pas d’avoir beaucoup de respect, une amitié, ou 
une collaboration avec les couples vivant ce genre d’union, et surtout il ne 
faut pas les mépriser. Personne n’est obligé d’accepter cette doctrine, mais 
on ne peut pas prétendre que l’Église ne l’enseigne pas. 
Vous avez rencontré des situations de personnes homosexuelles qui 
vous ont interrogé ? 
Oui, par exemple, je connais une personne gay qui a vécu pendant des 
années une série d’expériences, non pas avec une personne en particulier ou 
la cohabitation, mais des expériences fréquentes avec des personnes 
différentes. Maintenant, il a trouvé une relation stable. Il y a une 
amélioration si, seulement sur le plan humain, le pas est fait de ne plus 
passer d’une relation à l’autre, mais de se stabiliser dans une relation qui ne 
repose pas seulement sur la sexualité. Vous partagez une vie, vous partagez 
les joies et les souffrances, vous vous aidez mutuellement. Nous devons 
reconnaître que cette personne a fait un pas important pour son propre bien 
et pour le bien des autres, même si, bien sûr, elle n’est pas dans une 
situation que l’Église peut considérer comme régulière. Le jugement sur les 
actes homosexuels en tant que tels est nécessaire, mais l’Église ne doit pas 
regarder d’abord dans la chambre, mais dans la salle à manger ! Nous 
devons accompagner. 
En fin de compte, comment agir correctement, qu’est-ce qui est 
évangélique, en face de tous ces défis ? 
Le pape Benoît a montré magnifiquement dans son enseignement que la vie 
chrétienne n’est pas d’abord une morale, mais une amitié, une rencontre, 
une personne. Dans cette amitié, nous apprenons comment se comporter. Si 



nous disons que Jésus est notre maître, cela signifie que nous apprenons de 
lui directement le chemin de la vie chrétienne. Il n’est pas un catalogue de 
doctrine abstraite ou un sac à dos rempli de lourdes pierres que nous devons 
prendre, mais il est une relation vivante. Dans la vie et la pratique 
chrétiennes de la sequella Christi, cette voie chrétienne montre sa justesse 
et ses fruits de joie. Jésus nous a promis que, sur ce chemin, "le Saint-Esprit 
vous enseignera tout et vous rappellera tout ce que je vous ai dit" (Jn 
14,26). Toute la doctrine de l’Église n’a de sens que dans une relation 
vivante avec Jésus, l’amitié avec lui et la docilité à la direction du Saint-
Esprit. Là réside la puissance des gestes de François. Je pense que vraiment 
vivre le charisme des jésuites et de saint Ignace, c’est d’être disponible au 
mouvement de l’Esprit Saint. Il y a aussi la doctrine classique de Saint 
Thomas sur la Loi nouvelle, la Loi du Christ, qui n’est pas une loi extérieure, 
mais le travail de l’Esprit Saint dans le cœur humain. Bien sûr, nous devons 
aussi enseigner à l’extérieur, mais parce que c’est une réalité vivante qui doit 
passer par le cœur. Lorsque nous observons un mariage chrétien vécu, nous 
percevons la signification du mariage ; et en voyant Mère Teresa en action, 
dans ses gestes, nous comprenons ce que signifie aimer les pauvres. La vie 
enseigne la doctrine, plus que la doctrine n’enseigne la vie. 
Le Synode a connu des débats et des tensions sur la réconciliation 
entre doctrine et miséricorde, entre doctrine et pastorale. Comment 
unir les deux dimensions ? 
Nous touchons ici au cœur de la méthode synodale. La doctrine de l’Église 
est la doctrine du Bon Pasteur. Dans une attitude de foi, il n’y a pas 
d’opposition entre "doctrine" et "pastoral". La doctrine n’est pas une 
énonciation abstraite sans lien avec "ce que l’Esprit dit aux Églises" (Ap 2,7). 
La pastorale n’est pas une réalisation dégradée, même pragmatique, de la 
doctrine. La doctrine est l’enseignement du "Bon Pasteur" qui manifeste dans 
sa personne le vrai chemin de la vie, l’enseignement donné par une Église 
qui marche, va à la rencontre de tous ceux qui sont dans l’attente d’une 
Bonne Nouvelle, une attente parfois gardée secrètement dans le cœur. La 
pastorale est une doctrine du salut in actu, Parole de vie pour le monde du 
"Bon Maître." Il existe une involution entre ces deux dimensions de la Parole 
de Dieu, dont l’Église est porteuse. La pastorale sans doctrine n’est qu’une 
"cymbale qui retentit" (1 Co 13,1). La pastorale sans doctrine n’est que "vue 
humaine" (Matthieu 16:21). La doctrine est d’abord la Bonne Nouvelle : 
"Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils, afin que quiconque croit 
en lui ait la vie éternelle" (Jn 3,16). Elle est l’annonce de la vérité 
fondamentale de la foi : Dieu a fait usage de la miséricorde. Et tout ce que 
l’Église enseigne est ce message, ce qui se traduit ensuite dans les doctrines 
complémentaires, dans une véritable hiérarchie de la vérité tant dogmatique 
que morale. Nous devons constamment revenir au kérygme, à ce qui est 
essentiel et donne un sens à l’ensemble de notre corpus doctrinal, en 
particulier l’enseignement moral. 



Il faut être des pasteurs... 
Le Pape François appelle chacun de nous, pasteurs, à une véritable 
conversion pastorale. Dans le discours final du Synode, il a bien résumé ce 
qu’il voulait dire quand il a dit que l’expérience du Synode est une expérience 
de l’Église, une, sainte, catholique et apostolique, composée de pécheurs, 
ayant besoin de Sa miséricorde. C’est l’Église qui n’a pas peur de manger et 
de boire avec les prostituées et les publicains. Le Pape exprime parfaitement 
l’équilibre qui doit caractériser cette conversion pastorale. À la fin de ce 
discours, tous se sont levés spontanément, et il y a eu un applaudissement 
unanime et intense. Tout le monde a estimé que c’était le Pape, Pierre, qui 
avait parlé. 
 
Nous concluons notre conversation convaincus que le Synode ordinaire 
consacré à la vocation et à la mission de la famille dans l’Église et dans le 
monde contemporain sera une nouvelle étape dans un chemin plus large qui 
nécessite la lucidité de l’esprit, le fruit de l’expérience, et pas seulement du 
concept. "Il traite d’un chemin pour les êtres humains", me dit le Cardinal. 
"Outre les consolations, il y a d’autres moments de désolation, de tension et 
de tentation. Nous sommes tous appelés à un discernement spirituel ". 
 
 
 
 
 
 
 
 
— - 
1. A. Spadaro "Église de purs" ou "nasse mêlée" ? Entretien avec Jean-Miguel 
Garrigues OP "dans Civ. Catt. 2015 II 493-510. 
2. Par "acte intrinsèquement mauvais" (intrinsece malum) on entend une 
action dont la connotation morale est telle que, en aucun cas, elle ne 
changera jamais de négatif à positif. Donc, il s’agit d’un acte considéré 
comme toujours moralement mauvais, en dehors des intentions nouvelles de 
celui qui agit et des circonstances. 
	
  


